# SERMAM

QUE PREGOU O PADRE MESTRE

## FR. SEBASTIAM

DO SALVADOR,
RELIGIOSO

### DES. HIERONYMO.

NO REAL CONVENTO DO MATO, em a profissa de Soror

LVISA MICAELA DAS CHAGAS, EM O DIA DAS DE S. FRANCISCO no Real Mosteyro

DO SANTO CRVCIFIXO,

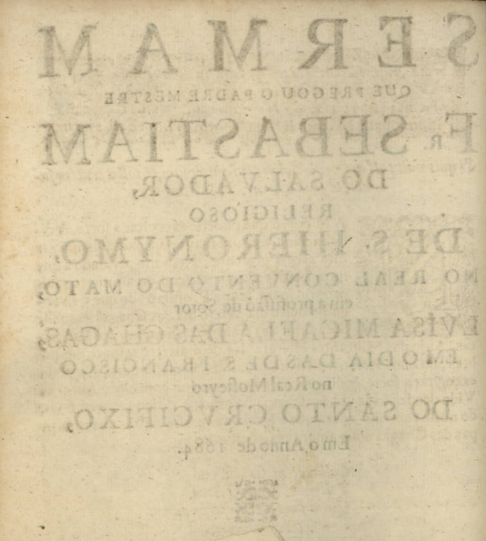
Emo Anno de 1684.



#### LISBOA.

Com todas as licenças nece Barias.

Na Officina de MIGUEL MANESCAL, Impressor do Santo Officio. Anno de 1685.



Na Officina de N

Impression oc

Apona A



Si quis vult post me venire, abneget semetipsum, & tollat crucem suam, & sequatur me. Matthæi 16.



r por definterel

A M creyo que pudesse excogitar a sorte, & diligenciar a ventura mayor dia para solemnizar esta acção presente: Nem me persuado a que hum orador fizesse eleição de assumpto mais proprio para huma Profissão, do que o Evangelho deste dia: He o dia das Chagas daquelle Seraphim dos Santos, Cherubim dos Patriar-

cas, Anjo das Militantes Hierarchias, do mais rico tesouro dos pobres, do mais lusido troseo dos humildes. O melhor dia, que podia excogitar a sorte, & diligenciar a ventura; pois com elle o Autor da Vida deo segunda vez à estampa na officina de seu amor os sinaes do nosso remedio, para que a Igreja venerasse nestas duas estampas das Chagas dous amantes Crucifixos.

Collaudetur Crucifixus
Tollens Mundi scelera,
Quem laudet concrucifixus
Crucis ferens vulnera,
Franciscus prorsus innixus
Super Mundi sudera.

Estas são as palayras com que a Igreja dà a estas duas estampas das Chagas, o titulo de Crucifixos. He a Primeira Estampa o Divino Crucifixo do Calvario, estampado na officina do odio: He a Segunda o Seraphico Crucifixo de Alvernia impresso na officina do

Aij

Amort

Amor. Oh que discreta andastes (Senhora) na eleição de tao solemne dia! pois nelle advertis, & admirais nao fo ao Divino Crucifixo que vos assiste, como amante en este seu Templo, mas ainda ao Crucifixo Seraphico, que como Pay vos recebe em esta sua Religiao, ambos com os finaes de seu Amor, & de nosso remedio. Mas fe em este dia de vossa profissa morreis para o Mundo, multiplicadas vemos as estampas das Chagas em tao festivo dia. Morreis para o Mundo crucificada em a Cruz da Religiao, emnobrecendo o vosso nome com as Divinas Chagas, logo sao tres os Crucifixos de q havemos de tratar em este dia. E que melhorfolemnidade nos podia excogitar a forte, & diligenciar a ventura?

Que senão podia buscar assumpto mais proprio para huma profissao, do que o Evangelho desta festa, eu o mostro. Tres preceitos poem Christo bem nosso aos homens em o Evangelho. Tres promessas faz esta alma Religiosa a Christo em a profissao. He o primeiro precesto de Christo, huma negação voluntaria da liberdade: Abneget semetipsum. He a primeira promessa desta Religiosa ferafica, huma espontanea, & voluntaria entrega da liberdade nas mãos de Deos, & de feus Prelados para obedecer promptamete aos seus preceitos. He o segundo de Christo, que no seu sequito cenhamos fomente como propria a nossa Cruz: Tollat Crucem suam. He a fegunda promessa desta alma Religiosa, de lograr somenre como propriedade a molesta Cruz da pobresa. Consta o terceiro preceito de Christo, de huma imitação sua em os passos: Et sequatur me. Consta a terceira promessa da nossa professa, de huma imitação de Christo em a pureza: Não ha logo assumpto mais proprio para huma profissão, do que o Evangelho deste dia, & nelle as palayras do noslo thema;

Porèm (Senhor) fenão conhecera ao vosfo Amor por definterelsado, sem duvida julgaria, que nesta occasia o le deixava levar dos interestes; pois para hoje se desposar comvosco huma alma illustrada com os resplandores da virtude, hum espiritu enriquecido com os bens da graça, nao fó lhe pondes tres preceitos, mas esperais, que vos faça tres promessas. Logo estas hoje as finezas da parte desta vossa Esposa, que affim se sugeita, & os interesses da parte de volle

vosso Amor, a que esta alma se dedica. Assim creyo que fora, quando na observancia dos preceitos, & das promessas nao lograra esta Esposa os interesses, & os lucros. Fica com os interesses, & lucros, porque na fugeição do imperio abfoluto da liberdade pelo voto da obediencia fica a mais illustre, sem proprio pelo voto da pobresa se vè a mais abundante, & finalmente negada as delicas do feculo, pelo voto da castidade, se vè a mais sublimada. Estes ferao os tres affumptos do Sermão, & estes os interesfes que logra esta amante Espofa, folicitemos o principal, que he o da graça. Ave Maria.

#### 

Si quis vult post me venire, &c.

PRIMEIRO preceito que poem Christo, ao que voluntariamente o fegue, he a negação da vontade propria; pois a donde a nossa vulgata lè, abneget semetipfum, lè o Siriaco: Abneget animam suam, quod idem silventa eft, explica hum Doutissimo Expositor : Deneget su-

am voluntatem, & consensum. Este primeiro preceite que Christo nos manda observar em o Evangelho, vem a ser o mesmo com aprimeira promessa, que saz esta sua Esposa em a profissa. Maravilha unica, finesa rara! He o absoluto imperio da liberdade a mayor grandesa que illustra o ser humano: he a vontade do homem, o primeiro movel desta racional esfera: he o livre arbitrio Monarca illustre deste pequeno Mundo. Affirma a Aguia dos Doutores, que nesta racional potencia logra o homem com Deos a semelhança. V bi est ista imago! est in mente, est in libero arbitrio. Mas se es- s. Aug. ta Esposa de Christo assim sacrifica o dominio absoluto da liberdade, bem fe pode julgar, que perde o inextimavel bem da semelhança? Mas a isto respondo eu, que com aquella sugeição se aviva tanto em huma alma aquella Imagem Divina, que chega a compor de lugares a semelhança com a identidade; porque querendo huma alma pelo voto da obediencia, o que Deos quer, fica transformada

da de algum modo em o que Deos he, por esta sugeição soberana

vem a lograr huns visos de divina.

mard.

Qui ad bæret Deo unus spiritus est cum eo, diz Sao Paulo escrerinib. vendo aos de Corintho. Aquelle que nem ama nem aprova senao o

que fe ajusta com a vontade de Deos, faste hum espiritu com o mess. Ber- mo Deos, & como glofando este lugar, diz S. Bernardo: Velle quod Deus vult, hoc est simile Deo effe : non poffe autem velle nifi quod Deus vult, hoc est jam esse quod Deus est, cui jam velle, & esse id ipsum est. Sugeitar huma criatura o seu arbitrio livre ao dominio de Deos absoluto, isto he ser huma Imagem de Deos. Porèm quando pelo voto da obediencia somete obtempera, & obedece aos seus impulsos, especialmente se sugeita, & sacrifica aos seus imperios, querendo desta maneira, o que Deos quer, fica transformada em o que Deos he. Pergunto, Deos nao he inmenso? não he infinito? affim he: como logo pode huma criatura, querendo o que Deos quer ficar transformada em o queDeos he?So por este querer fica transformada naquelle fer? Sim; porque em Deos o fer, & o querer fao huma mesma cousa, & como são huma mesma cousa, ficando huma creatura transformada em o seu querer fica tambem de algum modo transformada em o seu ser: Non posse autem velle nisi quod Deus vult, hoc est jam esse quod Deus est, cui jam velle, & esse id ipsum est. Se ategora pelo imperio absoluto da vontade ereis huma Imagem de vosso Divino Esposo, agora sugeirando o vosso livre alvedrio ao feu querer absoluto, chega a tanto essa semelhança, que tem huns visos de identidade. Vnus spiritus est cum eo. Pelo voto da obediencia, que prometteis a Deos ficais su eita, com a negação da vontade propria ficais subdita; mas he este facrificio, he esta fugeiçao da vontade tao illustre, que transformado o vosto querer em

Oh como fe ajusta o que hoje vemos em esta alma Religiosa, em este espirito Seraphico, com o que vemos em aquelle Sera fim dos Santos. No retiro do Monte de Alvernia teatro luminoso de maravilhas, domicilio ferafico de finezas, fe exercitava Francisco Santo em jejuns, vigilias, & abstinencias, em honra do Archanjo Sao Mi-

o de vosso Divino Esposo ficais, da maneira que pode ser, trans-

formada em o seu ser: Vnus spiritus est cum eo.

guel

guel quando elevado com a fuave docura de comtemplaçõens celestes, abrasado com ardentes chamas de sobrenaturaes incendios. favorecido com amorosas ternuras de soberanos afectos, se lhe manifestou o Divino Crucifixo transformado em hum Serafim Celefte, que com feis brilhantes azas encobria os finaes de fuas penas. Duas lhe ferviao de venda para ocultar o roftro, duas de grilhoens para preder os passos, & duas finalmente de instrumetos para accelerar os voos. Valhame Deos, se este Senhor se manifesta a Francifco crucificado em a Cruz, como fe disfarça trasformado em Serafim? O ser espiritu parece que implica com o viver crucificado: como logo sem deixar as penas de Crucifixo, se reveste das galas de Serafico? Ora fabem qual foi a razao? Porque este Divino Patriarca por multiplicados actos de Amor, & de obediencia lograva os affectos de Serafim; pois fao os Serafins o melhor hieroglifico da obediencia: Seraphim obedient ia typus, & tendo desta maneira Francisco por aquelles multiplicados actos entregue a sua vontade livre ao imperio de Deos abfoluto, que se seguia, senao ser o mesmo Espiritu com Deos: Vnus spiritus est cum eo, a quem tinha entregue a fua liberdade. Por isso se nao vião sinais em Christo, q fe nao admirassem em Francisco, como se lhe dissera Christo. A hum Serafim humano, que assim me tem feito entrega do imperio absoluto da liberdade, revestindome da gala de sus afectos hei de aparecer transformado em Serafim. A hum homem Serafico crucificado em a Cruz da obediencia, hei de comunicar as minhas Chagas, porque logre todos os finaes de Crucifixo. Mas oh prodigio unico! oh maravilha fingular ! que da mesma maneira que ponderamos, o que podia dizer Christo a Francisco, podemos ponderar, o que dira a esta sua amante Esposa. Buscaisme como hum Serasim obediente, fazendome huma entrega voluntaria do vosfo alvedrio livre, aqui me tendes revestido da gala de vossos affectos: Buscaisme crucificada em a Cruz da Religiao, aqui me tendes Crucifixo. Que sublimada, & que illustre vos confidero com tao nobre entrega, quando vos vejo revestida das mesmas gallas daquelles dous amantes Crucifixos! porque todo o vosso querer se sugeita ao imperio absoluto de Deos, com a negação da vontade propria: Abneget semetipsum. A iiij Corref-

Correspondeis hoje ao primeiro preceito de Christo, sugeitandovos na primeira promeça, mas haveilme de dar liceça para affirmar, q não foi esta a mayor maravilha : a mayor maravilha a meu ver he, ser o vosso nome ainda de Soror Luiza, pelo que rem deluz titulo de obediencia. Este he o nome do nacimento, & este he o de vosta profissa vemos hoje em vós mudança de Estado, porèm nao vemos mudança de nome; porque hum nome tao posto em razao como o de luz, nao ha razao de Estado que possa nelle occasionar mudanças; fendo este nome o titulo de vossa obediencia, mostrastes nelle, que ereis como aquella primera luz que Deos criou obediente, não fó por nacimento, mas ainda por profissão. Foy a luz de todos os effeitos da Omnipotencia Divina, o terceiro em ordem à producção, mas foi o primeiro em ordem ao louvor. Vidit Deus lucem quod esset bona; porque logo em nacendo soube compor o luzir, com o obedecer. Quis Deos formar a luz, & que faria Deos?poflhe hum preceito com imperio: Fiat lux, façasse a luz, & a luz logo correspondeo obedecendo, & lusindo com sugeição: Et facta est lux: As mais creaturas mostrarão logo a sua fermosura, mas não manifestarao primeiro que a luz a sua obediencia: As mais creaturas forao, como obedientes por profissao, a luz foi obediente por profissao, & por nacimento; & he isto maravilha tao rara, que nella ha de principiar o Autor da naturesa o prologo de seus louvores: sejao algumas primeiro que a luz em o nacimento, porèm esta pella sua obediencia ha de ser a primeira em o louvor: Vidit Deus lusem quod effet bona.

Vistes os creditos da obediencia, vede agora os riscos da soberania, & advertireis a diferença que vay de huma obediecia humilde, a huma soberba licenciosa. Em obscuras, & tenebrosas nuvens de vaidade engendradas de terrestes vapores de presunção não acetta o sol da razão a estampar no soberbo as suas luzes, resiste a altivez suas melhoras, & imagina-se nelle a ventura tao cabal, que tem para sy que desdouro proprio admittir em outrem os augmentos; porêm engana-se a soberba como ignorante, que quem não admitte honrosas sugeiçõens, não alcança soberanas grandezas. He a soberba hum monte, que de continuo nos ameaça com as ruinas, &

120

fao mais os que fobem a este monte para cahir, do que os remonrados a tanta eminencia para o permanecer; porèm não reparando a foberba nestas ruinas, he tao cega, que tem por mais gloria o presidir penando em as trevas, do que obedecer triunfando em a

In Calum conscendam, & similisero Altissimo. Levado de hum Mai. 17. appetite arrogante, & liceciofo, diz o lkey da foberba Luzifer: eu fobirei ao Ceo, & serei semelhante ao Altissimo Mas como assim Luzifer! fe affiftias nessas cristalinas Esferas, nesses diamantinos Orbes aonde foste produsido, se tinhas o teu domicilio no Palacio do Empireo aonde foste formado, como appeteces sobir ao Ceo? Estàs em gloria, & delejas subir à gloria? aspiras ao mesmo que logras, in Calum conscendam? Por ventura aspiras a outra gloria, dezejas subir a outro Ceo? Sim diz Sao Eraldo com estremada agudeza: Este Ceo a que desejava subir Luzifer; era o Inferno, vio Luzifer, que no Inferno havia de mandar, que no Empireo havia de obedecer. Bem conheceria que no Inferno havia de padecer em as trevas, que no Ceo havia de triunfar em gloria, mas como o levava a foberba cega, & arrojada, deo somente o titulo de Ceo ao lugar aonde havia de mandar entre as penas, & nao ao Ceo a onde havia de obedecer entre as glorias. Sicut societatem illum sanctam, inqua regna. S. Erald. turus erat Deus, Calum vidit nominandum, ita ipsos inquibus ipse in sai. deminari affe ctat, suum Cælum arroganter appellat. Vede a gloria dos que aspirao a mandar, quam differente he da gloria, dos que somente le occupat em obedecer. A gloria dos que appetecem mandar, he hum Inferno, & a gloria dos que so querem obedecer he hu Ceo, os que procurao mandar commummente, os vemos transformados de Anjos em Demonios, os que só querem obedecer, como Francisco Santo, & esta alma Religiosa, sicao transformados de creaturas da terra em Sera fins do Ceo: logo com a fugeiçao, & negação da vontade propria, abneget semeptisum, ficão os mais illus-

Entremos em o segundo discurso, & vejamos como esta Religiosa Serafica imitando ao Serafim dos Santos, no domicilio da pobresa deposita inestimaveis thesouros, repudiando as riquezas a

que aspira a infaciavel cobiça, regeitando os logros que annela huma terribel ambição, trocão as galas, que na sua primavera lhe cortava a vaidade, pelos sayaes que na Religião lhe tecia a virtude; deixão a preciosidade dos vestidos, pela asperesa dos habitos, vestem sayaes, trajão cilicios. Oh venturosa pobresa, quanto lucras em o que deixas quanto interessas, em o que arrastras! Oh venturosas almas, que não achando jà em as outras mais que exceder, a vos mesmas vos aventajais.

Efai.

Là annunciou o Profeta Isaias hum dia tão claro, que nesse se havia de exceder o Sol a fy mesmo em os lusimentos: Lux Solis erit septempliciter ficut lux feptem dierum. Havendo de ser aquelle dia tão claro; fe me taz muito escura esta promessa; porque o Sol, a Lua, esses luminosos Astros, & brilhantes Estrellas, forao produsidas no discurso de sette dias, & despois de sette dias não houve nem mais luz, nem mais Sol, mais Lua nem mais Estrellas, que produfir ; que dia logo ha de fer este, em que o Sol se ha de exceder a sy mesmo em os respiadores: Lux Solis erit septampliciter, Ge Sabem que dia ha de fer? o dia ultimo, & final dos feculos: affim o infinua o Maximo Doutor da Igreja meu Padre São Hieronymo: Hoczeferunt ad diem judicij. Sad resure ctionem mortuorum; de hoc enim loquitur Propheta. Mayor duvida; neste dia parece que este Monarca dos Aftros ha de trocar a gala de feus lufimentos em negros lutos, pois para elle se acaba o mundo; mas excederse a sy mesmo nos resplandores, parece que não ha motivo. Hora vejamos o habito de que se ha de vestir o Sol naquelle dia : Factus est Solniger tanquam saccus cilicinus, diz São João em ofeu Apocaly pse: diz que o Sol ha de vestir cilicios, trajar sayaes, que se hao de ver penitentes as fuas luzes, mortificados os feus resplandores; que muito logo que affim se exceda a sy mesmo, quado por ser unico, ja não ha em os outros mais que exceder? Faltavalhe ao Sol fomente excederse a ly mesmo, & sò vestindo sayaes, a sy mesmo se excede: Cuidaria quem visse esse farol do Ceo, clarim do dia, Diadema das montanha, cultura das brenhas, policia dos bosques, encuberto com as pardas nuvens de hum fayal, de hum cilicio, que estava prostrada a fua grandesa, & ultrajada a fua soberania; mas he engano; porque affim

Apos.

affim se lhe acrescenta mais a sua pompa, assim se lhe augmeta a fua gala: aquellas vestiduras pobres, fao em o Sol indicio da fua abundancia: In omnibus divites facti estis in illo, diz São Paulo efcrevendo aos de Corintho. Aos que estais pobres de todo vos enriquece de tudo aquelle Monarca foberano do Empireo ; mas como affim? de que maneira se póde ajustar tanta contrariedade? ser pobre de todo, & estar enriquecido de tudo? Sim, diz Santo Ambrofio: Neguid ultra desiderandum supersit, ut plena sit voluntas, dum s. ..... non stimulatur aviditas: ha em a pobresa hum novo genero de a-brosio. bundancia; vive a cobiça, alentafe a ambiçao em quanto não està avontade fatisfeita com o logro; porèm tanto que logra o summo bem, que he Deos, descansa logo o appetite, sossega o desejo, porque já não resta que desejar, & appetecer.

Cresce em este Mundo com a posse a cobiça, augmentase com a tiquefa a ambiçao; & fe não digao-me, de que fervirao aos Cefares, & aos Alexandres em hum Mundo de riquefas, a riquefa de todo o Universo? tendo termo para o seu dominio esta visivel machina, não teve termo a fua infaciavel cobiça; crefcia nelles muito mais o desejo, do que se lhe dilatava o Imperio, & por isso desejava o mais Mundos que conquistar: Oh como considero este vosso estado, fuperior aos mais dilarados Imperios! Aquelles quando mais fe lograo, tanto menos fatisfazem, neste summo bem que chegais a lograr, não tendes mais bens que appetecer. Officiofa a ambição no Imperio daquelles, the diligenciou com as opulencias à ruina, diligente a Religiao neste vosso estado, vos agencea com a pobresa a abundancia. Aquelles se achàrao no trono a fortuna para lhes tecer a purpura da Magestade, tambem acharão a Parca para lhes cortar os fios da vida. Vos pelo contrario, fe soportais nesta claufura, a que o Mundo julga por intoleravel Cruz da pobrefa, tambem gozaes, o que a razão nos perfuade fer inestimavel desempenho da virtude. Tudo quanto àquelles Monarcas reprefentava a iantafia forao fonhos, quanto lhes promettia a esperança, enganos, quanto profetizava o defejo, vaidades, & quanto ideava a imaginação, mentiras: Com o que venho a concluir, que fois mais abundante com o vosso estado, do que elles erao com todo o seu domi-Bij nio.

nio. Nesta pobresa offerece vosso amante Esposo a Francisco o remedio do Universo. Deu hoje o Divino Crucifixo a Francisco suas Chagas; não soi isto o remedio de todo o Mundo? assim he, logo sicais hoje tao abundante, que tendes de todo o Mundo o remedio, & à vista deste remedio, o que se segue he hum total despreso do Mundo.

Do ventre materno fizerao campanha de Marte, aquelles dous Infantes Zarao, & Farèz, contendendo sobre quem avia de lograr aprimogenitura; & quando Zarao estendendo o braço se acclamava vitoriofo, a officiosa ministra daquelle parto, lhe atou em a mão huma fira encarnada, em final da vitoria: V endose assim atado, que faria Zarao? Recolheo outra vez o braço ao estreito cubiculo do ventre materno, & deo a seu Irmão Farêz o primeiro lugar no nacimento: Vnus protulit manum, in qua obstetrix ligavit coccinum dicens: iste egredietur prior; illo verò retrabente manum, egressus est alter: difficulto affim; fe à vitoria confistia em ser Zarao o primeiro no nacimento para lograr a Primogenitura, como covarde fe retira? se teve alentos para vencer, como renuncia o triunfar?sabem qual he a razão: diz o Doutissimo Silveira, porque naquella encarnada infignia chegou a lograr a mais ditofa fortuna; estendeo o braço Zarao, & logo logrou naquella prenda, hum final das Divinas Chagas, & achou que não difia bem, lograr tão rica prenda, com a posse da Primogenitura. Erao aquellas insignias do remedio do Universo, & achou Zarão, que só despresando hum morgado, podia alcançar tanto remedio: Vt obtineret primas in habenda nota humilitatis passionis, ac mortis Christi; hac autem adepta, itaplatide contentus est, ut nibil jam amplius curet, sed omnem primogenituram, principatum, & majoratum comtemnat. Deixou Francisco Santo, & deixou esta alma Religiosa os bens da fortuna, as riquezas do Mundo. Porèm acharão as Chagas de Christo. Era necessario largar aquelles bens para lograr tanto remedio; in omnibus divites facti estis in illo.

Sem proprio prometteis viver; porèm vejo que este segundo preceito de Christo vos obriga a viver com propriedade, pois nelle encomeda a quem o segue, que tenha a sua Cruz; tollat Crucem suam.

Arazão

Arazão a meu ver he, porque na vossa Cruz está o vosso remedio, nos bens da fortuna os rifcos; & quer este Senhor que das riquezas que são os riscos, experimenteis a falta, & da pobresa, que he reme-

dio, somente tenhais a propriedade.

Temerario se arrojou em certa ocafiao Pedro as agoas, affectuoso atropellou impessiveis, lançandose da sua barca ao mar, & quando das ondas imaginava fazer falla para os passeos, vio que as ondas lhe hião formando cristalino tumulo parao sepultar: em tumulos de prata, em cristalinos mauzoleos se considerava sepultado, quando entre as empoladas ondas, & tormentofas borrascas se temia submergido: mas como assimanão vay Pedro embusca de Christo?não vay seguindo a seu Divino Mestre?Como logo permitte este Senhor, que Pedro se veja em perigo de naufragar, em contingencia de se perder? direy. Pela nao em que Pedro hia se entendia a sua Cruz: Navis autem ventis agitata Crux eft. Que Pedro deixaffe os s. Amb mais bes, como fizerao os outros Discipulos, muito embora; porq nas outras riquezasestavão os motivos para a ruina, mas que deixasse a sua Cruz, não havia ocasiao; porque na sua Cruz estava o seu remedio: Navis autem ventis agitata Crux est. Deixe Pedro tudo o mais; porèm não ha de deixar a fua Cruz; porque a fua Cruz he mais que tudo. O que daqui se fegue Senhora he, que deixando a propriedade das riquezas, que sao ruina, busqueis somente na vossa Cruz, & na Cruz de vosso amante Esposo, o melhor remedio, para que nesta pobresa venhais a ficar summamente abundante.

Se sugeitando o vosso alvedrio livre ao Imperio de Deos absoluto ficais a mais illustre, se repudiando as riquezas, a que aspira a infaciavel cobiça, ficais fingularmente abundate, jà feguindo os paffos de vosso Divino Esposo, ficais com todo o encarecimento sublimada. Na observancia desta ultima promessa para com os homens, ficais logrando os realces de Divina, para com Deos os foros de Angelica Virgines apud Dominum funt Angeli, apud bomines Dif, sixto diz Sao Sixto Papa, não fey que possa haver mais sublime grande. Papa fa, & mayor encarecimento da castidade. Sao por esta razao em as Virgens, mais os privilegios da graça, do que as propriedades da naturesa? Não se diffinem as Virgens pelo que são, somente se diffinem

finem pelo que obrao. Não se diffinem as Virgens pelo que sao: porque quanto á purefa sao humanas, somete se explicão pelo que obrão: porque na purefa sao Angelicas. Diversificao-se differem as Virgens dos Anjos na felicidade, identificao fe na virtude; mas com esta diferença, que os Anjos devem os bens que logrão à ventura, com que nascerão; as Virgens as vitorias que alcanção à fortalesa com que vivem. Nascer Anjo he privilegio da naturesa; de homem transformarse em Anjo, he realce da virtude; & parece mais glorioso este realce, do que aquelle privilegio. Adquirir a hora por premio, he acção mais airofa, do que recebella por favor, Confervar a pureía à custa dos desvelos, he mais credito, do que logralla a diligencias da fortuna ; porque o primeiro suppoem merecimento em quem o recebe, o fegundo liberalidade em quem o dispende, & he mais credito para o que logra, receber o premio à custa da sua diligencia; do que adquirilo pela alhea liberdade, por isso he tanta a excellencia da puresa, que transformando aos homes. em Anjos, obriga aos Anjos a que ceda o para com os homens da Jua grandesa.

Em huma das vifoens de seu Apocalypse, diz a Aguia dos Evagelistas, que querendo tributar a hum Anjo respectivos, & reverentes cultos, o Anjo lhe foi á mão dizendo, que lhe não tributaffe adorações, porque era seu igual: Et cecidi ante pedes ejus, ut adoraremeum, & dixit mibi: Vide ne feceris, confervus tuus sum, Pergunto; não he a grandesa destes Celestes Espiritos, quanto aos dores da naturefa, superior à grandesa dos homens? Não são os Anjos huns Espiritus desapegados de toda a materia? Assi he. Como logo renuncia aquelle Anjo as adorações, que o Evangelista lhe dedica? A razão nos dá o Cardeal Pedro Damião muito ao nosso intento. Fratrem Angelus recognovit: socium judicavit, subjectionis obedientiam.non accepit. Vio o Evangelista que nos dotes, & prerogativas da puresa, entrava João na classe, ou cathegoria dos Anjos, & achou que huma puresa tão sublime, não dizia bem com submissoens de inferior.

Oh foberanas excellencias da castidade, que transformando aos homens em Anjos, obrigas aos Anjos a que cedão para com os ho-

mens

mens da fua grandefa! Vide ne feceris, confervus tuus fum. Efte interesse lucrais na observancia deste voto, masisto tambem mostrais na eleição do vosfo nome. Encerra pois o nome da nossa profesfa todas as circunstancias da puresa. He este de Luisa Micaela das Chagas: Luiza, que he nome de huma Santa Virgem, Micaela, que he nome de hum Espirito Celeste, & ultimamente emnobreceis o vosso nome com as Divinas Chagas. Para Francisco ficar em o Monte de Alvernia huma estampa das Divinas Chagas, foi neceffario huma purefa Serafica, & para hoje ficardes huma Imagem do Divino Crucifixo, assim mesmo vos he necessario huma virgindade Angelica, pois sò huma creatura humana, na puresa Angelica, pode ser Imagem do Divino Crucifixo, & estampa das Divinas Chagas. Em hum São Paulo achamos humá Imagem do Divino Crucifixo, & huma estampa das Divinas Chagas, que mostra isto com evidencia: Ego enim stigmata Domini lesu Christi in corpore meo porto. Ex aqui a Paulo estampa das Divinas Chagas, Mihi mundus crucifixus est, & ego mundo. Eilo aqui Imagem do Divino Crucifixo; mas qual feria o especial motivo? E a razão principal de ser Paulo huma estampa das Chagas, huma Imagem do Crucifixo?São Joao Chrifostomo o diz;porque era. Terresiris Angelus. Calestis homo; porque foi canta em este Apostolo a puresa, que era reverenciado como hum Anjo terreftre, & como hum homem celestial; porque sendo por naturesa homem, era pela puresa Anjo. Foi Paulo huma estampa das Divinas Chagas, huma Imagem do Divino Crucifixo. E porque? Em a nossa professa no ser de humana se adverte huma difinição Angelica, ha de ser huma Imagem do seu Esposo, & hão de ser as Divinas Chagas o titulo de sua puresa; logo deixando as delicias, & os deleites do feculo, na observancia do voto da purefa ficais a mais fublimada.

Estes são os interesses que lograis, estes os logros que pela observancia dos votos adquiris. Agora que esse Monarca do Empireo admira em vos a melhor nobresa, a mayor riqueza, a mais superior Dignidade; a melhor nobresa, pois pela negação à vontade propria ficais a mais illustre; a mayor riqueza, pois repudiando os bes da fortuna, pela pobresa ficais a mais abundante; a mayor Digni-

dade;

dade; pois vos vedes pela puresa a mais sublime, vos elege por singular Esposa, para que em sua companhia logreis os bens da gloria, ad quam nos perducat, Sc.



taltes for as incurrence quere gras, effestes le grès que par teller vancia des votos adquiris. A gora que el Eddenbrea dos prince administra m vos aimelhas nella efatt a may or riqueza, a mais superior Digordade; a melher nobrella, i ora pria nelección vontade proposa festes ministral flurer a may or rioscera, penser para la made estas puta festes diministral flurer a may or rioscera, penser para la made estas audit tungo gela general flues a may or mais eburga que e a may ev. I no la sunda tungo gela general flues a mais eburga que e a may ev. I no la sunda tungo gela general flues a mais eburga que e a may ev. I no la sunda tungo gela general flues a mais eburga que e a may ev. I no la sunda tungo gela general flues a mais eburga que e a may ev. I no la sunda con la constanta de la co