

Livra da som 4. St\_ W. 2.9



# JABOATAO MYSTICO

EM CORRENTES SACRAS DIVIDIDO.

### CORRENTE PRIMEIRA

PANEGYRICA, E MORAL,

OFFERECIDA,

Debaixo da Protecção da Milagrosa Imagent DO SENHOR

DO SENHOR

### SANTO AMARO,

Venerada na sua Igreja Matriz do Jaboatao, AO ILLUSTRISSIMO E EXCELLENTISSIMO SENHOR

### LUIZ JOZE' CORREA

DE SA',

Governador de Pernambuco,

POR

Fr. ANTONIO DE Sta. MARIA JABOATAM,

Filho da Provincia de Santo Antonio

do Brasil.

(X)

#### LISBOA:

Na Offic.de ANTONIO VICENTE DA SILVA.

Anno de MDCCLVIII.

Com todas as licenças necessarias.

# JABOATAÖ MYSTICO

EM CORRENTES SACRAS DIVIDIDO.

# CORRENTE PRIMEIRA

OFFERECIDA,
Debaixo da Protecção da Milagrofa Imagem
DO SENHOR

### SANTO AMARO.

Venerala na fua Igreja Matriz do Jaboatao,

## LUIZ JOZE CORREA

Covernador de Pernambuco,

POR

Pr. ANTONIO DEISE. MARLIA JABOATAM,.
Filho da Previncia de Samo Antonio
do Brajil.

(1991)

#### LISBOA:

Na Officide ANTONIO VICENTE DA SILVA.

Com rodas as licenças necessarias.



AO ILL mo E EX. SENHOR

### LUIZ JOZE' CORREA

End of more of the party of the

sond of the state of the state

Governador, e Capitao General de Pernambuco.

Lit genines animi Noillitare venus,

de Nome, para que á sombra do seu seguro, e benevolo auspicio pudesse sahir outra vez á luz o mais

te i es valence conhecido e co f. i ar instala

bratesios Jeus muguanienos Antenelli

do esforço, rifra romo abundan emin

o mais Augusto de codos os Jomes, que depois de Deos, e sua Santissima May, destinou o Ceo, e vio o mundo, que he o especioso, e suave Nome de Jozé, com o qual se orna, se nao a mayor, a melhor parte destas Oraçoens Panegyricas, que ordenou o meu desvélo, e quer tornar a publico a minha devoçao, logo me vi obrigado, entre alguns, que offereceo a pemá o discurso, a escolher o que dictou ao entendimento o coração, sempre depositario siel de affectos singulares, que soy, e he o de V. Excellencia, em quem, sem lizonja da vaidade, se verisica melhor, o que do seu Maximo cantou o Sulmonense:

... Qui tanti mensuram Nominis imples, Et geminas animi Nobilitate genus.

Li aindaque he tao gigante a Estatua do Nome, a q se consagrao estes mal limados rasgos da minha inculta penna, a estes pódem dar todo o complemento, e encher cabalmente, duplicando com os gloriosos acertos das suas Obras, (melhor nobreza da alma) as prendas do seu Illustre nascimento. Sangue illustre, e feitos beroycos são a tinta mais fina. e a mais apurada, ou apparada penna, com que se deve escrever nos annaes da Fama o nome grande dos Heróes mais abalizados de todo o mundo. Para neste ser cabalmente conhecido o de V. Excellencia, sobrao nos seus magnanimos Antepassados as Obras do esforço, assim como abundou em todos o preclaro do sangue. Pela Varonia deste he V. Excellencia ramo Illustre daquelle famoso Capitao Payo Peres Correa, bem conhecido em todo a tempo pelo merecido nome de Josué Portuguez: E se por esta Varonía he tao alto o tronco de V. Excellencia, ainda he mais subido pelos Regios garfos, que com o decurso do

do tempo se enlaçara fielle; porque, se por este he V. Excellencia descendente de hum Portuguez de tanta virtude, e essorço, como Josué; sóra deste, só de Reys herdoù V. Excellencia espiritos de essor-

ço, e Nobreza.

Do Senhor Rey D. João I. os herdou V. Excellencia por duas vias. Primeira: porque do Senhor D. Affonso, primeiro Duque de Bragança; e Conde de Barcellos, que era filho do sobredito Rey, foy filho primogenito o Senhor D. Affonso, Marquez de Valença, de quem era descendente, por linha recta; a Senhora D. Angela de Mello, casada com o Senhor Martim Correa de Sá, primeiro Visconde da Asseca, Avós paternos de V. Excellencia.

Pela segunda via: porque do mesmo Senhor D. Affonso, primeiro Duque de Bragança, e filho do Senhor Rey D. Joao I. foy filho segundo o Senhor D. Fernando, segundo Duque de Bragança, de quent era descendente, também por linha recta, o Senhor Luiz Cezar de Menezes, Avô materno de V. Excellencia: e assim por estes dous garfos se acha V. Excellencia enlaçado com a Regia Estirpe do Grande

Rey D. Joao I.

Da mesma sorte se acha com a do Senhor Rey D.

Fogo II: porque a Senhora D. Marianna de Lan-

João II.; porque a Senhora D. Marianna de Lancastre Avó materna de V. Excellencia, e consorte do Senhor Luiz Cezar de Menezes, era descendente, portinha recta, do Senhor D. Jorge, Duque de Coimbra, que era filho, e muito estimado, do sobredito Rey D. Joao II.

E se aonde he o sangue tao illustre, hao de ser os feitos os mais heroicos, no mappa inteiro de todo o Orbe acharemos demarcadas, como balizas da Fama, por muitos delles, acções memoraveis em

todas

todas as historias, adonde le comos, com inveja dos Fortes, e assombro dos Timidos, a muitos dos Illustres Ascendentes de V. Excellencia nas mais difficultosas, e arriscadas empresas dos seus Soberanos, empregando as vidas, e cabedaes em conquistar novas terras, Cidades, Provincias, e Reynos; e em manter, e conservar as ja conquistadas. Não he isto generalidade da lizonja, são creditos da verdade.

Nesse antigo mundo, e primeiro que todos achamos ao ja memorado, e sempre memoravel Payo Correa, como o nomeao alguns, ou como o escrevem outros, D. Payo Peres Correa, bem conhecido por este nome, e melhor celebrado por hum Josué Portuguez, pelo que á imitação deste obrou o seu esforço, e conseguio o seu zelo naquella decantada batalha, em que venceo hum numeroso exercito de Mouros ao pé da Serra Morena, vendo que antes. de concluir com ella se lhe acabava o dia, a seu catholico desejo, paron o Sol, dando-lhe sobrada luz, para acclamar de todo aquella victoria; e fazendo na mesma occasião, para saciar a sede dos seus soldados, brotar huma fonte de puras agoas, da dureza de huma penha, ferida com o tôpo da sua lança, para que não só em bua, mas em outra acção, fosse conhecido por novo Josue este grande Portuguez.

Foy D. Payo Peres Correa Mestre de Santiago, e o primeiro que deo principio á conquista dos Algarves do poder dos Mouros nos sins do Reynado de D. Sancho Capélo, e em todo o de seu Irmão D. Asfonso III. o Conde de Bolonba, e no tempo deste aconteceo a referida batalha. E como se todo Portugal fosse pequena esfera para tão grande Astro, chegarão os vigorosos esforços do seu braço a toda a Hes-

n Hespanha, adonde ra trinta etres annos coptinuos no Reynado do Sato Rey D. Fernando,e de D. Affonso o Sabio, seu filho, ajudou ao primeiro nas guerras da Andaluzia, e nas conquistas dos mais Reynos daquella Coroa. De Hespanha passou a Constantinopla com os melbores dos seus Cavalleiros em soccorro do Imperador Balduino, que liberal, e agradecido lhe offereceo a Cidade de Nicoia, o Castello de Medes, e outras terras mais, com todos os seus direitos, e jurisdiçõens, para nellas fundar Conventos da sua Ordem, como fez, sujeitos á sua obediencia. O mesmo conseguio na Hungria, e na Lombardia, donde foy ter depois; e em França beijou o pé ao Summo Pontifice Innocencio IV., o qual lhe confirmou todos os privilegios, e poffessoens da sua Ordem. Voltou para a patria, e nofim de buma longa idade, pondo-o tambem aos seus bem empregados dias, foy sepultado o seu corpo na mesma Igreja, que elle levantara em bonra da Senhora, no lugar da miraculosa batalha, e sua alma iria receber do Supremo Rey o justo premio dos feus merecimentos. 200 to the control of the land to

Se não tão dilatado, outro não menos gloriofo hemispherio nos offerece aos olhos este nosso Mundo novo, e com muita especialidade a espaçoza campanha do Brasil, que parece o destinou o Ceo, com alguma Providencia, para collocar nelle como em Esfera particular dos sens luzimentos, e por huma bem comprida carreira de annos, como Cometas do valor, Rayos do esforço, e Astros dominantes, a muitos dos Principes, e Illustres Ascendentes de

V. Excellencia.

Assim foy visto na Provincia do Rio de Janeiro, e por seu primeiro Povoador, fundador da Cidade,

e primeiro Governador deila, o Senhor Salvador Correu de Sá, primeiro tambem deste nome na sua Ascendencia, e quarto Avô de V. Excellencia. Sahio este Heróe da Fama, do Reyno para o Brasil, em companhia de seu tio Mem de Sá, (1) terceiro Governador do Estado, e Capital da Bahia. Com o mesmo se achou na primeira empreza de lançar os Francezes da Ilha de Villa-Gailon, na Enseada daquelle Rio, donde se haviao intruzamente fortisicado, e alli por primicias do seu valor deo bastantes mostras de forte soldado, e destro Capitao.

A propria empreza tornou segunda vez com o mesmo Governador, que, depois de conseguida a victoria em duas perigosas batalhas, com Francezes, e Tamoyos, soy posto, e deixado alli por fundador, povoador, e Governador da nova Cidade. Neste emprego gastou alguns annos, concorrendo muito para o augmento daquella Praça, seus edificios, e fortificaçõens com o seu cuidado, e ainda particular dispendio, trabalhando juntamente na guerra, e deseza dos Gentios, e com muy particular desvélo na sua conversão. Segunda vez em tempos mais adiante tornou a governar a mesma Praça.

A estamesima empreza do Rio de Janeiro, havia vindo da Corte o Capitao mór Estacio de Sá, outro sobrinho do Governador da Bahia Mem de Sá, e em dous annos, que lá assistio, e em varias, e repetidas pelejas, que houve com Gentios, e Francezes, conseguio o seu esforço outros tantos triunsos, alcançados assim pelo forte do seu braço, como pelo catholico do seu espirito, que veyo a render, como tributo devido ao Ceo, sicando gravemente ferido na primeira batalha, que da segunda vez deo o Governa-

<sup>(1)</sup> Era Mem de Sá, irmao do famoso Francisco de Sá e Miranda.

dor Mem de Sá aos Francezes, e Tamoyos do Rio, e na qual derramou o sangue, e a poucos uns de-

pois perdeo avida.

Da mesma sorte acabou, com gloriosa fama, Fernao de Sá, filho do proprio Governador Mem de Sá, mandado por elle á Capitanía do Espirito Santo, contra e Gentio levantado, que a destruia, aonde depois de os vencer no primeiro encontro, vendeo no segundo a troco de muitas mortes a propria vida.

Neste mesmo Governo, e Provincia do Rio, e com as proprias, e comnaturaes singularidades de piedade, e esforço, se vio succeder pelo tempo adiante o Senhor Martim Correa de Sá, primeiro deste nome, e terceiro Avô de V. Exellencia.

Alli chegou tambem o Senhor Salvador Correa de Sá e Benavides, segundo Avô de V. Excellencia, e terceiro em ordem aos Governadores da sua Ascendencia nesta Capitania, merceendo pelo acertado, com que administrou este Governo, ser segunda vez condecorado com o mesmo emprego, de donde passando para o de Angóla na Africa, alli appareceo, como Cometa fatal aos contrarios, Rayo abrazador de Jaimigos, e Astro Dominante daquelle Reyno, que do poder intruzo de Olanda restaurou para a Coroa Pertugueza, restituindo a esta antigos dominios, accrescentando á sua Illustre Ascendencia novos creditos, ás Asmas da sua Familia distinctos brazoens, e á sua Pessoa bem merecidos laureis.

Do saugue do Arminho, escrevem Authores, se tingiao as Purpuras mais sinas para os Agigantados Monarchas da passada Antiguidade. Na idade presente o sangue puro de tantas Coroas Regias, e o derramado de taos preclaros Herócs, he a tin-

a tenta finisima, com que se podia dar cor ás merecidas Tógas para a levantada Estatua do fausto
Nome de V. Excellencia; e para que ficassem estas
mais refinadas, ou vivas, bem as podia retocar
daquellas novas cores, que na rectidao, com que
obra nao deixa de tea V. Excellencia muy apurado o antigo esplendor do seu sangue.

Das mais ricas fabricas cortavao tambem os Soberanos de outros seculos as soberbas Opas, com que cobriao os hombros, e ornavao as Pessoas; a de V. Excellencia, para seu ornato, dos feitos magnanimos dos seus Antepassados, póde cortar as melhores roupas; e para que appareção estas mais roçagantes, bem as póde forrar com a preclara têa

das suas acções.

E para que estas não sabissem da esfera determinada dos seas Illustres, e fortes Ascendentes nesta propria do Brasil, donde luzirao Astros superiores, como hum destes havia ser V. Excellencia tambem collocado; aquelles fazendo o seu influxivo curso para o Sul deste hemispherio, e V. Excellencia mostrando o seu benigno aspecto para o Meyo dia deste. Tudo devemos á acertada disposição do primeiro Movel da Monarchia Lusitana, o Fidelissimo Rey D. Joao V. de saudosa memoria, que como Intelligencia superior deste novo Orbe, nesta parte delle tao principal, como Pernambuco, quiz tivesse na carreira dos Astros Ascendentes de V. Excellencia, entre os mais o quarto lugar como Sol, e com muita propriedade, Sol, aqui. Porque, se Pernambuco be a parte mais Meridional de todo o Brafil, e o Meridiano he a Estação, onde mais sóbe, e se exalta o Sol, como Sol no seu Zenith, no seu auge,ou na esfera dos seus mayores luzimentos, está

está V. Excellencia collocado no Governo de Per-

nambuco da Provincia do Brafil.

Aqui está V. Excellencia, e aqui largara eu a penna; se esta se consultara só com aquella modesta repugnancia, com que ouve V. Excellencia os seus elogios, sendo estas, só, as verdades unicas, que achao pouca acceitação em seus ouvidos. Mas, sem offender oquella, devo attender a estas, como do seu Trajano dizia Plinio. (x) E que diriao as virtudes de V. Excellencia, se lhes não impedira a voz aquella prudente moderação, com que a darlhes o ser juntamente lhes intima a ellas o silencio, e a mim o receyo de não malquistar-me com o genio deV. Excellencia, quando desejo, è devo sóaplaudi-lo.

Que diria do Zelo, Justiça, e Prudencia, Virtudes singulares, e as principaes, que álém de outras consequentes se devem achar em quem Governa, e Preside, e em nenhum melhor que em V. Excellencia se admirão praticadas. A Prudencia, com que attende, com distinção as Pessoas, ouve com socego as queixas, e satisfaz com equidade as partes? A Justiça, com que na distribuição dos cargos reparte os premios á igualdade do merecimento, e não ao dictame da ventade, ou á força do empenho.

O Zelo, sem repetirmos o que ao ser viço do Soberano, augmento da Coroa, e conservação do Estado pertence, e he nelle V. Excellencia tão extremado; pelo que toca á honra; veneração; e culto de Deos, que he o Rey dos Reys, e Senhor dos Senhores, ainda o he muitomais. Pois, para que este se infunda com esfeito no coração, e alma de todos, he \*\* 2

<sup>(1)</sup> Nec minus considerabo, quod aures ejus pati possunt squam quid virtutibus debeatur. Plin.

V. Excellencia o primeiro, para o executar a praxe: assistindo, sem haver occupação, que o divirta, nos Templos aos Officios Divinos, e Prégações do Evangelho: frequentando o Sacramento da Penitencia, não só nas festas principaes do preceito da Igreja, também em muitas particulares, e da sua devoção, e ao tremendo Sacrificio da Missa todos os dias; e em todas estas funçõens sagradas, sempre devoto, como perfeito Christão, e attento sempre, como bom Catholico.

Que diria das grandes, e continuadas esmólas, com que acóde V. Excellencia aos communs, e publicos Pedintes todos os dias, e especialmente ao Sabbado de cada semana ás portas do seu Palacio; mas ainda as occultas, e participadas a Pessoas particulares, e Indigentes? Algumas expressoens mais individuaes desta summa piedade de V. Excellencia podiamos repetir aqui, se nas fóra pela modesta razas, com que V. Excellencia procura occultar aos olhos do mundo o mais precioso das surtuosas acçoens.

E que diria disto mesmo, que a tudo dá o mayor realce, e he o seu mais a vultado timbre? Que diria daquella discreta prudencia, com que, sabendo-o repartir tam bem com huma mao, com outra o intenta esconder, e ambas vem a descobrir, que sendo isto chama nascida do grande fogo da charidade, que arde em seu peito, passa a incendio, que o manifesta; e por mais que appeteça o dissimulo, aquelle entrar tristes, o sabir alegres, ou consolados os pobres o está mudamente publicando, como

de outro similhante canton Claudiano.

Assiduos intrare inopes remeare beatos.

E que mais diria? Diria, que até os Meninos e esta acclamando pelas ruas, quando prostrados aos pés de V. Excellencia lhe tomao alegres abençao, sinal evidente, e certa demonstração de que ainda os mais innocentes, e desinteressados, o venerão como a Pay, e honrao como a Senhor. E quem não dirá que, entre os que dá o mundo todo, este para hum sujeito de distinção, he o mais cabal, e perfeito louvor? (1)

E que diria por sim? Diria, que se he accidente da Fortuna o nascer Illustre; e que supposto deve muito V. Excellencia a este accidente, nao deve tambem pouco a si mesmo. Porque se aquelle foy lustre alheyo, que resultou como sangue, este he esplendor proprio, que fabricarao os meritos, para Coroa do primeiro. Oh e quantas Coroas póde accrescentar V. Excellencia ao Illustre do seu sangue,

com os creditos do seu Nome!

Bem pode, pois, sahir o Faustissimo Nome do Senhor S. Jozé, e que deo o principal assumpto á nossa penna, subscrito, e rubricado com o nome plausivel de V. Excellencia, a quem ella consagra os seus toscos rasgos, buscando, como a centro de suas devidas submissoens, as respeituosas aras de V. Excellencia, adonde espera sejao tam bem acceitos seus fumos, gloriosamente ambiciosos, como foy sempre quem os offerece.

Ouvio-me V. Excellencia recitar muitas destas presentes Oraçoens, e havendo eu merecido por ellas a boa attenção, com que sabe V. Excellencia honrar a todos, hoje buscão em o seu patrocinio aquella sombra, que costuma fazer-se, á imitação da do Sol, respeitada, sobre benesica; pois acolher-

se á de V. Excellencia he ambição; de querer participar das saus luzes; que ainda que por excessivas, poderiao abrazar, com o respeituoso do seu fulgor, o leve deste meu obsequio; por temperadas ao genio da sua benignidade, sem consumir, o pódem illustrar; estylo certamente de luzes soberanas. (1) Não se contenta com menos Numen o meu alento, aindaque não encha todo o sacrificio o culto da minha vene-

ração, pelo curto da sua offerta.

Todos estes presentes discursos gozarao ja da luz publica, quando sentirao as oppressoens do prélo. As tres Practicas da Novena do Senhor S. fozé, com o Sermao do dia, que são o objecto principal do presente obsequio, com a da Acclamação do Fidelissimo Monarcha D. fozé I. forão consagrados, quando se imprimirão, ao mesmo Senhor. Por aquella vez forão render Vassallagem a este Fidelissimo Monarcha, como a Senhor soberano, agora vão tributar obsequios a V. Excellencia como a Mecenas muy Illustre: Alli, guiou-os o respeito ao Principe, aqui leva-os a obrigação ao Patrono.

De alguns Gentios se diz, que adorando por Deos ao Sol, offereciao alegres seus sacrificios a este Monarcha das luzes, quando no horizonte o viao nascer. (2) Eu apresento este holocausto a V. Excellencia, a quem venero Mecenas, quando nos acompanha o susto, de que, como Sol, que he deste hemispherio, ja se vay a por. Lá faziao elles o custumado obsequio, quando o seu Principe os começava aver: Eu aqui dedico a V. Excellencia que he o meu Patrono, esta victima, quando suspentamos nos quer deixar. Elles mostravao naquella anticir

pada

(2) Adolebant ad ortum Solis.

<sup>(1)</sup> Et videbat quod rubus arderet,& non comburcretur, Exod. 3. 2.

pada ceremonia, o quanto pareciao interesseiros: Eu, com este devido tributo, declaro só o como sou

a gradecido.

Mas agora reconheço por diminuta a minha penna, quando se atreveo agradecida a expressar com os seus limitados, e toscos caracteres as illustres prendas de V. Excellencia: mas tambem alcanço, nao nascer este defeito, tanto do rude, e rasteiro do men discurso, quanto do subido, e inexplicavel do objecto, que se lhe offer eceo por empresa. Succedeo-me Jem duvida com oRetrato de V. Excellencia, (porque tanto pinta quem escreve, como escreve quem pinta, (1)) o que a Apélles com huma pintura de Antigono. Tinha este Principe algum defeito em hum dos olhos, e a querê-lo debuxar Apélles, achou-se embaraçada a verdade da Imagem com a cortezanía do Pintor. Delinear a falta, era desattenção conhecida, com visos de atrevimento; emendar o defeito, era arte da lizonja, com realidades de mentira. E que fez o Pintor, para nem descabir do veridico, nem incorrer na indignação? Fez o que devia, como Apélles. Formou obliquo, e de hum só lado, ou face aquelle Retrato: para que ficasse assim faltando na pintura com destreza, o que faltava no Original por defeito. (2)

Isto me há succedido a mim; mas pelo contrario. Quiz sahir a minha Idéa com huma perfeita copia das altas prerogativas de V. Excellencia, e levantar-lhe huma Estatua proporcionada á grandeza do Nome, e por mais que intentou apurada repetir attenta o pincel, e metter ajustadas as córes ao agi-

gantado

Pictura est oratio tacens, oratio autem pictura loquens, Symonid.
 Ex cogitata ratione vitia condendi, Obliquum nanque secit, ut quod corpori deerat, pictura potius deesse videatur. Plin, lib. 35. cap. 10.

gantado do corpo, veyo a sabir com huma Imagem obliqua, que apenas mostra hum só lado das grandes prendas do seu Original, sendo as sobradas perfeiçoens do Exemplar defeito preciso da pintura pois ainda o pincel do mesmo Apélles, e as pennas mais cultas dos que escreverao melhor, não passarião de debuxar ametade, se se encontrassem com a subida empreza desta nossa; porque o todo do seu Objecto não póde caber em quadros, por mais que estendesse todos os seus a voadora Fama, ajustando aqui para esta estigie de V. Excellencia aquelle Epigrafe, que a outra similhante Imagem gravou por empreza o discreto Vabusio, mudandolhe sómente para o de V. Excellencia o nome daquelle.

Dimidium pinxit qua dextera te, Ludovice, Norat, quod totum pingere nemo potest.

E assim, turbada a Idéa, confusas as côres, e embaraçadas as linhas, deixo o pincel, largo a penna, e arrojo as tintas, consagrando só o mensincéro affecto aos pés da sua levantada Estatua, e o humilde deste men discurso á benefica sombra do Illustre Nome de V. Excellencia, que Deos guarde para outros mais altos, e bem merecidos empregos, e para glorioso, e cabal assumpto de outras mais subidas pennas, do que a deste

Humilde Orador de V. Excellencia, que lhe beija as mãos

Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatão.

## LICENCAS DAORDEM.

CENSURA DOS MM. RR. PP. MM. Fr. Timotheo da Conceição, e Fr. João de Santo Thomaz, Qualificadores do Santo Officio & c.

N. R.mo PADRE COMMISSARIO GERAL.

D Esignados na obediencia de V. Reveren-I dislima, temos lido com toda a attenção o livro de Sermoens intitulado: Jaboat ao Mystico em Correntes Sacras dividido, composto pelo M. R. P. Prégador Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, Diffinidor actual, e Chronista da santa Provincia de Santo Antonio do Brasil: E para explicarmos o noslo parecer, como V. Reverendissima manda, nos achamos com a mesma perplexidade, que teve Santo Anselmo, quando quiz escrever huma de suas Cartas: Cum tibi propono scri- Anselm. lib. bere: incertus sum unde potissimum exordiar allocutionem meam. Quidquid enim de te sentio dulce, & jucundum est cordi meo: porque se olhamos para a erudição copiosa do Author, para o elevado dos Assumptos, para o sublime dos Conceitos, e para a exposição natural das Escrituras, que logo á primeira vista admiramos: Dulce, & jucundum est cordi nostro: se olhamos para o fraternal amor, que

que com elle temos, ainda sem intuitivo conhecimento, por ser de huma Provincia, que sahio da nossa, que he em tudo a mesma, por mais que o pleiteem as divisoens: Dulce, & jucundum est cordi nostro. Por isso tudo, o que se acha de bondade no livro, e no Author não póde deixar de nos agradar, porque tudo redunda em credito nosso; e por esta reciprocação de fortunas, com verdade nos podemos adaptar aquellas affectuosas expressoens do mesmo Santo em outra Carta: Sicut. enim bona nostra, si qua sunt, esse vestra optamus; ita vestra quæcumque sunt, esse non nostra nequaquam putamus. As quaes razoens, bem ponderadas, nao podiao deixar de nos deixar perplexos, para havermos de declarar o nosso parecer: Incertus sum, unde potissimum exordiar allocutionem meam.

Idem Epist.

Porêm, deposto todo o affecto, que podia accusar suspeiças, obrigados do preceito, nos resolvemos a dizer, que he tal a erudiçao, a facundia, e a formalidade, com que o Author escreveo este livro, que isso só bastava para o acreditar de insigne Escritor, e para o dar a conhecer na palestra literaria pelo. Sol dos Escritores: porque se para se conhecerem as actividades do Sol, nao he preciso verem-se todas as suas luzes, e huma só basta para informar ao mundo todo dos feus muitos resplendores, sendo os livros, como discretamente diz Sydonio Apollinar, Espelhos, em que se vem os talentos, e as luzes da Sabedoria dos Authores: Ita mens patet in 201.3 libro

libro, veluti vultus in speculo, bem se deixa ver neste livro só, quam elevados sao os resplendores deste Sol Americano. Por isso nao fem mysterio o intitulou: Jaboatao Mystico, que he hum Rio com este nome; ou hum lugar, que servio de berço ao Author, que nao pode deixar de ter as propriédades de Sol, para lhe communicar os seus resplendores; pois ja houve Rio, que se converteo em Sol, e em luzes: Parvus fons, qui crevit in Effh. 10. v.6. fluvium , & in lucem , solemque conversus est; porque como aos Sermoens, que encerra o livro, dá o titulo de Fontes, a fer cada Sermão huma Fonte, precisamente ha de ser o livro: hum Rio. Sim, he Rio tao abundante de agoas de celestiaes doutrinas, porque nas suas Correntes se acha o ouro das virtudes : Tor- Laur, verb. rentes aurei sunt doctrine calestis offluen- Fluxus.

Em sim, se ja huma pequena Fonte sez hum grande Rio, nao pode este Jaboatao deixar de ser Rio muito mayor, porque sao muito grandes as Fontes, que para elle correm. E estamos certos, que quem chegar a beber destas Fontes, lhe ha de succeder o mesmo, que resere Berchorio daquellas agoas, que quanto mais se bebiao, mais, e mais se desejavao: Quot plus sunt potæ, plus sitiuntur aquæ; pois aindaque seja mais sacil seciar-se o appetite com a bebida, do que com o alimento solido, segundo o sentir de Hypocrates: Facilius est repleri potu, quam ci-Hypoc lib. bo, com tudo, quem beber das Fontes deste 21.

tia.

Rio, que tem celestiaes correntes, nunca poderá saciar a sua sede, e o seu appetite, sem chegar a engolsar-se no mar immenso da gloria, que he o sim, que o Author teve, quando escreveo o livro: o qual, por nao ter cousa alguma contra a Fé, e bons costumes, nem contra as Constituiçõens da Igreja, e da Religiao merece se dê ao préso. Este o nosso parecer, V. Reverendissima mandará o que sor servido. Lisboa em o Convento de Santo Antonio aos 9. de Junho de 1758.

Fr. Timotheo da Conceição, Ex-Leitor, e Custodio.

toeffor the entitle of the conformation of the state of the state of the conformation of the state of the conformation of the state of

assess : and the of rener from . The control of

Fr. Joao de Santo Thomaz, Ex-Leitor, e Guardiao. R. Pedro Juan de Molina, Lector de Sagrada Theologia, Theologo de Su Masgestad Catholica en la Real Junta, por la Immaculada Concepcion de Nucstra Scrora, Ex-Ministro General de todo el Ordem de Menores de Nucstro Serafico Padre San Francisco, y en esta Cismontana Familia Commissario General, Visitador Apostolico, y siervo &c.

Service Company of the same a

P Or el tenor de las presentes, y por lo que à Nòs toca, concedemos nuestra bendicion, y licencia al Padre Fr. Bonifacio de San Antonio, Hijo de nuestra Provincia de San Antonio del Brasil, de Menores Descalços, y su Procurador en la Corte de Lisboa, para que pueda dar à la prensa un libro, que ha compuesto el Padre Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, Diffinidor actual, y Chronista de dicha nuestra Provincia de San Antonio del Brasil, cujo titulo es : Jaboatao Mystico em Correntes Sacras dividido; attento, à que haviendose visto, y examinado de commission nuestra, por Theologos de la Religion, nos asseguran, no contener cosa alguna contra nuestra Santa Fee Catholica, ni contra las buenas costumbres, y que es digno de darse à la luz publica. Y en todo lo demas se observaran los Decretos del Santo Concilio de Trento, ac cæteris de jure servandis. Datis en este nuestro Convento de Nueftro

Nuestro Padre San Francisco de Madrid en 14. de Julio de 1758.

brance S. By creefa Construent amilia Committee Concret, Visioner Apriconce.

Fr. Pedro Juan de Molina,

Commissario General.

Por mandado de S. P. Reverendissima.

Or el tenor de las prefentes ly por la uve

The Control of the state of the

Fr. Gabriel Lazaro.

v de la company de la company

Secret.Gen. de Descalzos y Recoletos.

As mariaberta of Difficulties actual. To Chrorilla de dicha macha Provincia de fan Antotio del Estall, cuio titulo est Juloutat Myflice est Constitus Costas artikantos estalla de la Costata que havi nde los etc. Texcanimado co cammulion accion, por Theologos de la Retigion, mos tilicquesa, no contener cofa alauna entra macha Santa l'ec Catholica, ni

demas fe objervaria los Decretos del Sento Concilio de Trento, at eurera de cura en-

Reg. tit. Prov. and miles and miles at all and

# LICENCAS.

### DO SANTO OFFICIO.

CENSUR ADO M. R. P. M. Fr. Estevão Cardoso Telles, Qualificador do Santo Officio & c.

ILLUSTRISS. E REVEREND. SENHORES:

I o manuscripto, e o mais que se pertende reimprimir, cujo titulo he: Jaboatao Mystico em Correntes Sacras dividido, e composto pelo R. P. M. Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, dignissimo Dissinidor actual, e Chronista da sua Provincia de Santo Antonio do Brasil, e siz juizo de que nao tem cousa, que se opponha á nossa Santa Fé, ou bons costumes, e que se lhe póde conceder licença, com a mesma razao com que se concedeo faculdade para se dar ao prélo a mesma Obra, que agora intenta reimprimir. Este o meu parecer, Vossas Illustrissimas saráo o que forem servidos. Lisboa, Convento de S. Domingos 16. de Agosto de 1758.

Sitt. Ist of. Silven a Lobo.

CJ. F

Fr. Estevão Cardoso Telles.

#### CENSURA DO M. R. P.M. DOUTOR Fr. Jozé da Ave Maria Leite, Qualificador do Santo Officio &c.

#### ILLUSTRISS. E REVEREND. SENHORES.

Ritissimas, vi com attenção o manuscrito, e o mais que se pertende reimprimir, cujo titulo he: Jaboatao Mystico em Correntes Sacras dividido, e nelle não encontro cousa dissonante aos Sagrados Dogmas da nossa Santa Fé, e bons custumes, antes acho muita erudição Sagrada, e Ecclesiastica, por cujo motivo se saz digno da licença, que pede seu Author o M.R.P. M. Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, Dissinidor, e Chronista da Provincia de Santo Antonio do Brasil, da sagrada Religião Serasica. Este o meu parecer, Vossas Illustrissimas determinarão o mais acertado. Convento da Santissima Trindade de Lisboa, 25. de Agosto de 1758.

### Doutor Fr. Jozé da Ave Maria Leite.

V Istas as informaçõens, póde-se reimprimir o livro, que se apresenta, intitulado: Jaboatão Mystico, e depois voltará conserido, para se dar licença que corra, sem a qual não correrá. Lisboa 25. de Agosto de 1758.

Silva. Trigofo. Silveiro Lobo.

### DO ORDINARIO.

CENSURA DO M.R.P.M.Fr. Antonio do Amor de Deos, Padre da Provincia de S. Francisco de Portugal, e Qualificador do Santo Officio.

#### EX. mo E R. mo S E N H O R.

/ Uitas vezes dezejey merecer a honra de Va obcdecer aos preceitos de V. Excellencia; porêm este com que me manda ver o livro, que compôs o P. Prégador Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, filho da fanta Provincia de Santo Antonio do Brafil, de minha Serafica Religiao, a que dá o titulo de Jaboatao Mystico fez converter todo o dezejo da minha obediencia em huma gostosa recreação; porque aquelles assumptos, em que a suavidade da lição se vê unida com a utilidade da materia, de tal sorte suavizao, e trocao, o que podia parecer aliàs custoso sacrificio de algum trabalho, em divertimento, e recreação, que tirao toda a difficuldade da vontade para o rendimento da obediencia.

Omne tulit punctum, qui miscuit utile dulci, Art. Lectorem uelectando, pariter monendo.

O Author deste livro, unindo nelle a utilidade com a doçura, o delineou com idéas tao singulares, assumptos tao proprios, reparos tao agudos, conceitos tao elevados, e estylo \*\*\*\*

tao elegante, que se bem em huma só linha, que tirava o grande Apélles, expressava a valentia do seu pincel, o R. Author neste livro todo seu, em poucas clausulas ostenta na suavidade de suas palavras, e na utilidade da materia a fingularidade de fua elevada penna, fazendo-se em cada huma das Correntes, em que dividio este seu Jaboatao Mystico, norte dos Oradores Evagelicos, idéa de santos costumes, thesouro da melhor eloquencia, e argumento de muitas noticias; pois sem faltar ás pontualidades do Sagrado texto unio com as humildes persuasões da moralidade as mais altas maximas de húa Catholica politica, admirando com os seus discursos Evangelicos, e aproveitando com as suas ponderações, e politicas observaçõens, e persuadindo com tao felectas doutrinas a seguir as mais solidas virtudes, com palavras tao mellifluas, que escutando-as com gosto o sentido, refundem na alma hum grande aproveitamento; preceitos com que Santo Agostinho deixou vinculados os Escritores Evangelicos para a mais perfeita elegancia de suas Oratorias, quando ponderando em David o Psalm. 1. in Prolog. disse: Ut dum suavitate carminis mulcetur auditus Divini sermonis pariter utilitas inferatur. Justamente se poem a este livro o titulo de Jaboatao Mystico; porque alludindo este titulo áquelle Rio, que no murmurinho de prateadas ondas, com clarins de crystal, quiz mostrar á propria natureza, que em perolas, e aljofar retratava os applausos devidos ao Nascimento de hum Heróe, que o havia de fazer celebre em todo o mundo, quando no prélo de seus Escritos o vulgarizasse; esta he dos samosos Rios a mais benigna condição, que lhe reconheceo o Author do Mundo Symbolico quando contéplando-a, lhe inscreveo este Lema: Mundat, & munit: ou como melhor contemplando a doçura, e utilidade de suas agoas, disse: Rigat, ut erigat: que soy o mesmo, que deixou escrito hum samos o Poeta:

Ut erigat vireta, risus irrigat.

Diffundindo-se pois por tantas Correntes as mysticas agoas da doutrina deste Jaboatao, não deixarão de achar nellas os sieis implicadas a doçura, e a utilidade na elegancia de suas palavras, e erudição de suas doutrinas; protestando ja na demora, com que se retardarem as affluencias de tão deliciosas correntes, aquelle prejuizo, que á natureza ensinou a propria experiencia:

Claude Poli fontes, arida corde manant. Carducius.

Para que os nossos coraçõens nao padeção o tormento da infaciavel sede de nossos desejos, permitta V. Excellencia que corrao neste hemispherio as deliciosas correntes deste Rio, para que bebendo todos as agoas de huma Evangelica doutrina, achem na doçura das palavras o refrigerio de seus insaciaveis desejos, e na erudição de seus conceitos aquella \*\*\*\*\* 2 utili-

utilidade, a que se encaminhao os documentos de hum Orador Evangelico, a cujos louvores nao chega o meu conceito; porque nao póde chegar o encarecimento, aonde se remonta o merito: mas fica-me sómente a gloria de ficar conhecendo neste mappa pelo dedo a grandeza de hum Gigante, e pelas sombras da copia as luzes do mais famoso original, que ajustando-se em tudo ás obrigaçõens de hum egregio Escritor, nada escreveo neste livro, que se opponha ás determinaçõens da Santa Madre Igreja, dogmas de nossa Santa Fé, e bons costumes, ou Constituiçõens deste Patriarchado: por cujo respeito me parece he digno de se imprimir este livro, e que merece o seu Author a licença, que pede. Este he o meu parecer, que nao obstante mandará V. Excellencia o que for servido. Lisboa no Convento de Santo Antonio, em 6. de Settembro de 1758.

Fr. Antonio do Amor de Deos.

Ista a informação, póde-se imprimir o livro, de que trata a petição, e depois de impresso voltará conferido, para se lhe dar licença para correr. Lisboa 11. de Settembro de 1758.

D. J. A. de Lacedemonia.

### DOPAC, O.

CENSURADO M. R. P. M. Fr.
Affonso da Expectação, Diffinidor actual
da Provincia de Santo Antonio de
Portugal.

.1 57.

#### SENHOR.

V Osla Magestade me manda ver o livro de V Sermões, que compôs, quer fazer imprimir, e reimprimir o M. R. P. Prégador Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao, Diffinidor actual, e Chronista da Reformada Provincia de Santo Antonio do Brasil da primeira Ordem de meu Serafico Patriarcha S. Francisco. cujo titulo he: Jaboatao Mystico em Correntes Saeras dividido, para nelle dar o meu parecer; sendo eu aquelle indigno filho da Provincia de Santo Antonio de Portugal, que á voz de V. Magestade fui mandado vir no mez de Abril para o emprego na Religiao, a que nao cuidava caminhar, nem pertendia chegar, intimando-se-me ser da sua Real yontade a minha acceitação, e vinda para este Convento de Santo Antonio, aonde me estava parecendo certo nao haver em mim simal algum para lembrança de meu nome na Corte! Pois permitta-me V. Magestade dizer aqui tudo o que na verdade finto.

Do sublime Throno, sobre o qual collocado por muitos annos goze selizmente da Monarchia, se digna V. Magestade honrar a hum dos seus vassallos Menores, o mais pequeno, usando commigo daquelle attributo, que por participação lhe vem, como lhe póde vir, do Supremo Rey dos Reys Deos Senhor Nosso: Qui in altis habitat dos humilia respi-

Pfalm.113.

fo: Qui in altis habitat, & humilia respicit, e para dar o meu parecer, conheço que devo dar as graças por esta mercê de mandar remetter para a minha mas este livro, antes q tomar delle conhecimento para esseito de censura: Video ne tam proferre judicium meum,

Plin. Jun. 9. sura: Video ne tam proferre judicium meum, Epist. 8. Epis quam referre gratias videar; devendo tambem dá-las pelas outras, que confesso ter re-

cebido. Como porêm o preceito, posto que

com suave violencia, me obriga; nao havendo respeito ás razoens de suspeição, que no estreito vinculo da fraternidade espiritual entre mim, e o Author podem sundar-se, bem persuadido estou a que posso, e devo confessar, ainda com o mesmo Plinio, olhando para toda a obra apresentada no volume: Sed licet videam omnia scripta sua pulcherrima existimo, sendo, como he, tao boa ja a acceitação, com que corre a proveitosa agoa da doutrina nos Sermoens por todos os principios excellentemente qualificados.

Idem Plin. Jun. ibi.

Claud.

Principibus placuisse viris, non infima laus est.

Os quaes Sermoens agora com os registos de nove fontes se ajuntas na primeira Corrente Sacra do Jaboatas Mystico, com os manuscritos de novo accrescentados, que sas duas colum-

columnas engenhosamente ideadas, ou dous fundamentos, sobre que se levanta hum arco triunfal no principio da obra, e huma fonte no fim della para completar o numero de dez fontes, que pode ser com seu mysterio, tudo do mesmo Author com a energia, erudição nas Divinas, e humanas letras, e estylo tao eloquente, adornadas as sentenças, e agudos os pensamentos, que me deixa ficar a muita distancia admirado, excedida a capacidade do meu conceito; tendo mais para confessar, que me succedeo, vendo este Mystico Rio, fem poder sondar-lhe bem o fundo, o que disse de si o Principe da Filosofia Moral com hum dos escritos, que para seu exame lhe enviou seu amigo Lucillo: Tanta autem dulcedine Senec. Epist. me tenuit, ut illum sine ulla dilatatione per le-46. gerem, & non tantum dilectatus, sed gavifus fum.

Recreava-se Seneca alegrando-se interiormente em ler aquella Obra do seu amigo, sabendo estimá-la como merecia, mas eu admirando a perfeiçao desta com superioridade á minha comprehensao, mais me alegro; porque vejo que he Obra de hum Escritor nascido em hum lugar da America conjunto ao Rio, que deo a esse lugar o nome, e ao mesmo Author o sobrenome: Jaboatao; donde soy tomado para silho da minha Religiao Serasica na Provincia de Santo Antonio do Brasil; do qual a boa sama, depois de encher aquella parte da America, até onde tem chegado o ecco de tao egregio Orador prégando, passa a divul-

gar-se

gar-se na Europa com applausos de Escritor dignamente approvado, compondo, não só como admiravel Prégador Sermões, mas tambem como verdadeiro Chronista a Chronica da sua santa Provincia, com grande gloria della.

Nesta grande gloria se interessa a Provincia de Santo Antonio de Portugal, estimando-a como propria, por ser a May daquelles bons silhos, que no anno de mil e quinhentos e oitenta e quatro, desempenhando inteiramente o nome de Missionarios Apostolicos em beneficio das almas na Conquista de Pernambuco, puzeras a primeira pedra na fundaças da Custodia de Santo Antonio do Brasil. Consirmada filha, e sujeita á mesma Provincia de Santo Antonio de Portugal por Bulla de Xisto V. dada em Roma em Santa Maria Mayor a tres de Settembro de mil e quinhentos e oitenta e seis, anno segundo do seu Pontificado.

Nao teve força até hoje a divisao feita no anno de mil e seiscentos e trinta e sette, quando aquella Custodia de novo se creou em Provincia separada, para fazer separação de animos com o mais leve smal de ossensa no amor, com que mutuamente se amão huma, e outra, sendo de ambas muitos os silhos, que podem com sciencia experimental testificar desta verdade, não obstante a muita agoa do mar, que se mette de permeyo; e se nas causas da Religiao não são reprovados os depoimentos dos que nella professão, valendo-me deste direito continso em despôr o que mais se me representa

presenta, vendo que o Author com tao discreta diligencia soube descobrir as dez fontes originarias, que fazem copiosamente proficua a primeira Corrente Sacra do Mystico Faboatao.

Muitos forao os que antigamente puzerao todo o cuidado em descobrir a origem do Nilo, mandado Enviados até os ultimos fins da Ethiopia, que buscassem as fontes daquelle famoso Rio: assim o fizerao Sesestres, e Lucan. 1.10. Senec. lib.6. Philadelfo Reys do Egypto, Cambifes Impe-Nat. Quaft. rador dos Persas, e o Grande Alexandre de cap.8. Macedonia: nao ficou pedra, que nao moves-P. Gasp. sem Julio Cezar, e o Împerador Nero, para da Anat. manifestar ao mundo os olhos de agoa, em apud Mund. que principiava o nascimento do mesmo Ni- symbol. 1.2. lo; mas sempre baldadas as diligencias, guar- cap. 25. n. dando-se este tao desejado descobrimento para aquelle, que no anno de 1618. o chegou a conseguir verdadeiro em o Reyno do Imperador da Abassina.

Estas diligencias, para achar a natural origem do Rio Nilo por muitos annos frustradas, soube o Author fazer por si proprio a respeito do Rio Jaboatao na America em poucos, com espiritual utilidade de muitos povos; pois vemos que ja descobrio dez fontes, que concorrem para a primeira Corrente Sacra do Mystico Rio, (e quem diz primeira, dividindo-o em correntes no plural, esperanças nos dá de descobrir mais sontes para multiplicar as correntes) com a felicidade de que sendo o proveito para as animadas terras, aonde abran-

brangerem os effluvios do Myflico Faboatab, a gloria he para a Provincia do Author; porque de dentro dos seus Claustros sahe trasbordando o Rio, embora que traga por alluzao o seu nome lá de fóra : e se para idéa de hum Prégador abundante de fructos se pinta curiosamente o Rio Nilo com o Lemma: Inundatione ferax, accrescentando para aqui hum Poeta:

Idem Picin. ibid.n.483.

Arva rigat Nilus fluvius, sed pectora sermo;

Seja o Faboatao aquelle Rio, que na America faça tanto ao proprio a figura do Nilo, applicando-lhe a mesma letra: Inundatione ferax, que parece estar claro no Mystico o emblema, para que a Religia o Serafica a huma voz com a Provincia do Author diga:

Ovid.Fast.4.

Glorior, officiis profuit ille meis.

Não sendo improprio chamarem-se os ho-Lauret. verb. mens Rios geralmente: Flivii generaliter dici possint bomines; e podendo applicar-se de algum modo á Religiao Serafica o que da Igreja de Deos se diz: Quæ dicuntur de Ecflosty.lit.O clesia Christi possunt suo modo applicari Reex Alva ibi. Jigioni Seraphice Sancti Francisci, muito mais tem que gloriar-le no Author a minha Sagrada Religiao; porque se em Moysés tirado das agoas do Nilo se representa todo aquelle, que apparece no Rio deste presente mundo, sendo a filha do Rey a graça de Deos, que nos adopta filhos do mesmo Deos, tirados da arrebatada corrente deste seculo, e nos entrega -nerd

Fluv.

trega á mulher Hebrea, ou á que vay passando para oCeo, a Sata Madre Igreja, para nos criar: Moysés est quisquis in fluvio prasentis est sa- Ex Hug. à S. Vict. in culi; filia Regis est gratia Dei, que nos fluxu Alleg. Exod seculi erutos in filios Dei adoptat, & Hebraa, 1. apud id est, transeunti in cælum Matri Ecclesiæ in Exod.c. tradit nutriendos; não sómente do Rio do 2. v. 10. mundo, nao sómente adoptado filho de Deos Exod.2.v. 5. pela graça, e entregue á Santa Madre Igreja para o criar como os mais Christãos; mas tambem tirado de hum lugar junto do Rio, de que conserva o nome para lembrança, e entregue demais à Religia Serafica para lhe dar a criaçao, que tanto bem aproveitou, temos ao Author adoptado pela graça de Deos; para que, álêm das obrigaçõens de Catholico, e Religioso trabalhe no serviço do mesmo Deos, pregando, e escrevendo entre os seus naturaes, como vemos, e esperamos ver nos seus Escritos.

O nome daquelle insigne homem, que tirarao quando menino de entre os juncos, ou espadanas, que na borda do Nilo produzia a natureza; interpreta-se Tomado das agoas, por causa da agoa da Sabedoria, da qual Decro fez participante: Moysés sic dictus est quia Laur. & Alsumptus ex aquis propter aquam sapientiæ, leg vetb. quam ei Deus impertitus est. Fosse, ou nao, natural o defeito da lingua, que elle confessava humilde, supprio o Senhor esse deseito, mandando que estivesse junto com elle o Sacerdocio em seu Irmao Aarao, que denota eloquencia: Ut etiam datur, ut sit Moysis desi- Idem verbo gnat eloquentiam: e isto, que Deos remediou Aaron.

com duas pessoas na figura, foy servido conceder liberalmente á pessoa só do Author.

Expôs Moyfés ao povo todas as palavras, Exod.19.v.7 que o Senhor lhe mandara: Exposuit omnes fermones, quos mandaverat Dominus; porque com tal arte, e disposição pôs os preceitos

Corn. Alap. nas segundas Taboas, que: Literæ Tabularum Exod. 32.v. erant magnæ, ut è minus legi possent à populo, ideoque ab utraque parte Tabularum scri-

lo, ideoque ab utraque parte Tabularum scribendum fuit, ut in eis integer Decalagus scriberetur : e le o fim dos Prégadores nos Sermões, que fazem, e escrevem, ainda quando louvao as virtudes dos Santos, he para que o povo se exhorte a observar primeiro que tudo os dez preceitos da Ley de Deos; póde ser que o Author mysteriosamente nao descobrisse mais que dez fontes para formar a primeira Corrente do seu Mystico Jaboatao, não deixando de correr na sua mao a penna para continuar a obra de outras muitas fontes, que fação mais abundante de salutiferas agoas o Rio, ao mesmo tempo, que nao larga a de Chronista como Moysés; com a differença, de que se Moysés o foy sagrado, o Author o he da sua santa Provincia: para que pois a gloria da Religiao Serafica seja immortal, e a honra do Author sempre dure com utilidade publica, que mayor se espera do seu incansavel zelo, digno se faz do prélo este livro:

Porpert. 1,3.

At non ingenio quasitum nomen ab œvo Excidit; ingenio stat sine morte decus.

Sem se impedir esta primeira Corrente Sacra; que

que a outras se encaminha; porque, como me parece, he justo conceder-se a licença, que pede, por nao ter cousa que se opponha a Fé, e bons costumes, Real serviço, e Leys de Vossa Magestade, que mandará o que sor servido. Lisboa em o Convento de Santo Antonio 29 de Settembro de 1758.

## Fr. Affonso da Expectação.

Ue se possa imprimir, vistas as licenças do Santo Ossicio, e Ordinario, e depois de impresso tornará á Mesa, para se conserir, taxar, e dar licença para que corra, que sem ella nao correrá. Lisboa 9. de Outubro de 1758.

Carvalho. Emmaûs.

. Brail ad Market Market Complete District

At most billion standard many more than the

que a cutras fe encaminha a perque acomo me, parece, he mfle conseder te a licença, que pede apor na el ten con ta que fe opposita a l'é a e
hon coffumes. Men favor el legs de Vefa
ta dans la ado, cue el morra o consider for favor.
Lieber en o Consento de calle datos organde de Settembro de 1758.

. The court in safety in the pettage is

Control of the primity of the self-control of

As one capener querisms hower about

Sem firm well of a primary Coverage Save,

## INDEX

DAS FONTES PANEGYRICAS, e Sermoens desta primeira Corrente.

FONTE II. Practica I. de S. Jozé, p. 39. FONTE II. Practica II. do mesmo, p.51. FONTE III. Practica III. do mesmo, p. 65. FONTE IV. Sermão do Seu Patrocinio, p. 79. FONTE V. Oração Funebre nas Exequias do Fidelissimo Rey D. João Quinto, FONTE VI. Discurso Encomiastico na Acclamação do Augustissimo, e Fidelissimo MonarchaD. Jozé I.p. 145. FONTE VII. Discurso Historico, e Panegyrico na nova celebridade do B. Gonsalo Garcia, p. 167. FONTE VIII. Sermao de S. Pedro Martyr, p. 225. FONTE IX. Sermão de Santo Antonio em dia do Corpo de Deos, p. 249. FONTE X. Sermao de S. Jozé, p. 273.

## INDEX

DAS FONTES PANEGYRICAS, c Sermoens och a primein Correcte.

| TOWNE J. Problem L. de S. Fredering.      |
|-------------------------------------------|
| I TOUR LEGIT PROBLEM IN THE PROPERTY.     |
| FONTE III. Practice III. domenie, p. 65.  |
| FONTE IV. Sermas de Jan Pomocordo, p. 79. |
| FUNIE V. Graceo sandre nastre-            |
| cuin do Filentino 100 1 . Jost            |
| Quario, Ditco.                            |
| FONTE VI. Differs to Encounted for the    |
| Later a residence of the contract of      |
| Acceleração do serrefeijeno, e            |
| Entellino Monarchae, Fer. 1 p. 145.       |
| FONTE VII. Defeato bullering che-         |
| or similar or not a constitute of         |
| in Gonfato Garcia, " p. 167.              |
| FONTE VIII. Serrand de Si Pedro Allor     |
| 79F.                                      |
| YONTE IX. Sermed de Evrit Landmarke       |
| em dia viol orgo ded cor. p. 229.         |
| PONTE X. Semes de la Verde de 1999        |



Triango eforia

cia, toma, A RIVE Mol No Page Con

OU FUNDAMENTO, SOBRE QUE SE levanta o Arco triunfal, ou Triunfo glocom o mayor coloir or, or menor

# DO SENHOR

PELA SUA MILAGROSA IMAGEM. venerada na Igreja Parochial do mesmo Sento no lugar de faboatao, fabricado em dous discursos Panegyricos, pregados, bum de manbaa, e cutro de tarde, na festa, que se lhe fez na fua Matriz no anno de 1739.

Ecce nos. Matth. 19. 27.



-Roma mais levavao Triunfo. Era este Triapôs de si as attenções unfo, aquella primei-

NTRE os El- do seu Povo, e arrepeclaculos, batavao os animos, que na anti- de quem os via, foy ga, e famosa hum, a que chamavao

ra Entrada, que faziao em Roma os seus Capitaes, e Imperadores, quando das Conquiftas, a que sahiao, voltavaő triunfantes, deiinteiramente xando vencida algua Provincia, tomado algum Reino contrario, ou conseguida algua notavel victoria. Celebravaő-se estes triunfos com o mayor apparato, e ostentação, a que podia chegar o poder, e vaidade do vencedor; porque, álèm de outras grandezas, que deixo por menos necessarias, entrava o Imperador, ou Capitao, vestido todo de ouro, e purpura, sentado em hum carro triunfal, custofamente fabricado, pelo qual era costume tirarem boys ricamente adornados, excepto o carro triunfal do Imperador Julio Cefar, que foy levado por quarenta Elefantes, e o de Marco Antonio, que foy conduzido por muitos Trezentos e Leões. vinte e hum forao os triunfos, que se virao, e admirarao em Roma; e havendo entre elles alguma differença, na pompa, e grandeza, conforme a mayor, ou menor vaidade do vencedor, huma só cousa nao faltava nelles, como timbre, ou realce, que os fazia mais gloriolos, e vinha a ser, que logo adiante do carro triunfal do vencedor, hia levantado em alto hum grande Estandarte, ou pendao, primorosamente lavrado, no meyo do qual se via debuxado com todo o primor, e destreza da arte, hum Pé de homem ; para significarem affim com este Pé. Pé, que deixava fujeitos, e subjugados aos Povos, e Gentes, contra as quaes tinha o sahido, e peleijado.

- E se hum só Péentre os Romanos fazia tao glorioso, e subido o seu triunfo, que triunfo o mais fubido, e glorioso nao será, o que temos para ver hoje nesta Igreja, pois temos para timbre, e realce seu, nao só hum, mas dous Pés! Dous Pés temos hoje, para vermos com elles o mayor triunfo, que neste dia, e neste lugar, alcança o melhor Capitao da milicia Divina, o Imperador, e Monarcha destalgreja o Senhor Santo Amaro, a quem dedicamos hoje estes reverentes cultos, e offerecemos estes devidos obsequios. E quaes serao estes dous Pés? Para vo los mostrar

aqui melhor, vamos por elles primeiro ao Apocalypse. Em hua mysteriosa representação, vio lá o Evangelista Profeta a hum formoso, e forte Anjo, que fazendo do Ceo para a terra huma como marcha, ou alarde, e formando com os dous Pés, que erao a maneira de columnas resplandecentes de fogo, hum como arco triunfal, assentou huma destas columnas, ou hum dos seus Pés sobre a terra, e outro fobre as agoas. Et vi- Apoc. di alium Angelum 10.1. fortem descendentem de calo.. Et pedes ejus tamquam columna ignis,.. Et posuit pedem suum dextrum super mare, sinistrum autem super terram. E dizem aqui os fagrados Expositores, que huma das razões, porque aquelle Anjo ha-A 2. V12

hic.

via pôr hum Pé sobre o mar, e outro fobre a terra foy para moftrar, que o seu poder era o mayor que podia fer, assim em toda a terra, como sobre as agoas: assim como tambem este Anjo representava a Christo; porque este Senhor he aquelle, que tem o poder absoluto desses Apud. dous elementos: Qui-Alap. dam alium Angelum fortem Christum magni consilii Angelum interpretantur. Mas, eu parece-me, que sem .oogA violencia alguma podemos dizer, tambem hoje, que este Anjo representava ao Senhor S. Amaro, que nesta Igreja sua, que tambem he ceo na terra, o veremos nella com dous Pés, como columnas de luz, formar delles hum viftofo Arco, e pondo-nos nelle, como Estandar-

te glorioso dos seus triunfos, os feus dous Pés; para nos mostrar assim, o Senhor Santo Amaro, á imitação daquelle Anjo do Apocalypse, e a similhanca de Christo, que nelle se representava, que rambem tem hum univerlal poder, assim na terra, como sobre as agoas. As agoas, e a terra, são as duas partes, de que se compoem esta nossa redondeza, ou mundo inferior, em que vivemos, e pizamos; e dominar todo este mundo, assim, com dous Pés, só, depois de Christo, o Senhor Santo Amaro. Posuit pedem fuum dexterum super mare, sinistrum autem Super terram.

E agora alcanço eu o grande mysterio, com que o Evangelista Profeta, como aguia, que era, fallan-

do

do deste Anjo, inao diz que vira hum Anjo, diz que vira outro tambem; que tudo isto quer explicar nao só o nome Alits, que significa outro, mas o adverbio Et, que quer dizer Tambem, ou do mesmo modo: Et vidi alium Angelum; nao diz que vira hum, que vira só a Christo; diz que vira tambem outro, para que entendessemos que esse outro era hoje o Senhor Santo Amaro : Et vidi alium Angelum. E aqui assentao agora as duas enfaticas o pala--vras do nosso thema: - Ecce nos: proferidas hoje com muita gloria sua pela bocca do Senhor Santo Amaro, fallando de si, e com Christo : Ecce nos: eisaqui estamos, Senhor, eu, e mais vos; vós, que representado

primeiro naquelle Anjo Divinogocom hum Pé por columna sobre a terra, e com o outro sobre o mar, mostrais o poder universal, que tendes infobre o estes dous elementos; eieu, que como outro Anjo tambem muito vosso similhante, pelo poder que de vos participo, sobre os mesmos elementos, tambem tenho hum Pé, como columna fixa fobre as agoas; e assim bem posso dizer fallando hoje comvosco: Ecce nos. allary siloy

Veremos pois, e efte ferá o aflumpto, veremos, como em hum formoso Estandarte, debuxados os dous Pés do Senhor S. Amaro, e sobre elles como sobre duas fortes, e resplandecentes columnas, levantado hum vistoso arco, no qual se significará o glorio-

so triunfo, que nesta Igreja, com os feus dous Pés, consegue o Senhor Santo Amaro. De manhaã formaremos a primeira columna, e assentaremos o primeiro Pé deste arco sobre a terra; e o fegundo o lançaremos de tarde sobre as agoas : Posuit pedem Suum dexterum super mare, sinistrum autem

Super terram.

A fazer publico ao mundo, meu Santo glorioso, este vosso triunfo, foy vontade vossa viesse eu hoje a este lugar: e já que por tantos titulos sou tambem todo vosso, fazei que, desterrada a minha ignorancia, posla mostrar agora, que, como vosso mais obrigado, fatisfaço o meu desempenho. Fuy, vosso por nascimento e criação, fou vosto por affecto, e amor, e

serei sempre vosso por obrigação, e divida. Nao como paga, mas como tributo, acceitai agora este rendimento, pequeno no valor, muito grande na vontade, com que intento na fabrica defte discurso levantar hum Padrao immortal dos vosfos louvores sobre as luzidas, e fortes columnas dos vossos Pés. Bem conheço que he tao difficultosa a obra, como o haver de trabalhar nella com hum Pe fobre a terra, e outro fobre a agoa: mas vós, que para tudo tendes Pés, como resplandecentes, e fortes columnas, com a fua fortaleza nos sustentai, para nao cahirmos, ou no abysmo da terra, ou no profundo das agoas; e com o refplandecente do seu fogo nos day a luz para o acero acerto, alcançandonos a da Divina graça.

Ave Maria.

openions and a sub Primeira base firme, e lustrosa columna, que logo se nos offerece, como em vistoso Estandarte, he o primeiro Pé do Senhor Santo Amaro, que posto sobre a terra começa a formar o formoso arco do seu glorioso triunfo. E de quem alcança o Senhor Santo Amaro efte triunfo? E qual dos Pés de nosso Santo será este? Pouco tem que saber qual dos Pés do nosso Santo he este primeiro, com que triunfa na terra, se olharmos para aquella fua Imagem mayor, e repararmos bem o que falta nella. Todos sabem que lhe falta nao menos que o Pé esquerdo quasi

todo; porque afé, ou necessidade dos seus devotos lho tem comido quafi a bocados; pois, como reliquias, raspando-lhe os pós, os bebem com. agoa. Este Pé do Senhor Santo Amaro que tem sido, e será a botica universal dos feus devotos, he o primeiro Pé do nossoSanto, que posto sobre a terra: Posuit pedem suum sinistrum super terram, lhe começa a mostrar aqui a seu glorioso triunfo. E sabem de quem alcança aqui o Senhor Santo Amaro este triunfo? Eu o digo. , seil and of

Os mayores contrarios, que tem o nosso
corpo, sas os achaques, as doenças, e as
enfermidades, inimigos tas fortes, e robustos, que cada hum
delles só por si basta
para nos arruinar a

faude, e despojar da vida. E os mayores contrarios destes inimigos, sao só os Santos; porque aquella enfermidade, que nao póde vencer a medicina com a fua natural virtude, só hum Santo a fabe destruir com o seu efficaz patrocinio. Grandes tem sido os triunfos, que em todas as partes tem confeguido vos Santos todos, em remediar as necessidades dos seus devotos: mas forao triunfos, em que faltou o Estandarte deste Pé; porque curarao, e curao ainda com outros remedios, e são advogados) de outras partes do nosso corpo: só o triunfo, que nesta Igreja confegue o Senhor Santo Amaro, a respeito dos mais Santos, he o mayor, que pode ser; porque aqui leva o Senhor Santo Amaro por timbre, e realce no Estandarte das suas victorias este primeiro Pé, que fórma o arco dos seus triunsos sobre a terra; porque na terra elle he o Advogado dos nossos pés, e porque só elle com a milagrosa terra dos seus Pés cura todas as nossas ansermidades: comecemos pela primeira parte.

He Senhor Santo Amaro o Advogado dos nosfos pés; e tao glorioso considero eu já por esta parte este feu triunfo, que excedendo o Senhor Santo Amaro, por elle, aos mais Santos, só mostra tersimilhanças com o mesino Christo. He o Senhor Santo Amaro o Advogado dos noisos pés? Pois cedao, e dem lugar os mais Snatos; porque esta excellencia he só pro-

pria

pria do Senhor Santo Amaro, pois he particular fó de Christo.

Ao entrar o Principe dos Apostolos S. Pedro no Templo de Jerusalem a fazer oraçao, hum homem tolhido de ambos os pés, que alli costumavaõ pôr todos os dias á porta do Templo, para pedir esmóla aos que entravao nelle, a pedio tambem ao Santo Apostolo. Nao teve S. Pedro, que lhe dar, ouro, nem prata, e deo-lhe a saude do corpo; porque os bons sempre dao mais do que se lhes pede, ficando o que atélli era tolhido, com ambos os pés saos, e fem lezao alguma:

Actor. Protinus consolidatæ

3. 2.7 sunt bases ejus. Mas
he muito para notar o
modo, com que S. Pedro curou os pés áquelle aleijado: In no-

mine Jesu Christi Nazareni, surge, & ambula. Homem, diz S. Pedro ao aleijado, sabe que esta cura, que a gora recebes nos pés, nao sou eu o que te a. faço; porque o mesmo Christo he quem te cura, ou eu em seu nome: In nomine Jesu Christi. Notavel advertencia: por certo! E que motivo haverá, para que S. Pedro advirta áquelle aleijado, que quem lhe cura os pés he Christo, e nao Pedro? Em outras enfermidades, sabemos nós que as curava S. Pedro, e fó com a sua sombra. Punhao os moradores de Jerusalem os seus enfermos pelas praças, e ruas da Cidade, para que, quando S. Pedro. passasse por alli, ao menos a fua fombra tocasse aquelles enfermos; e isto só bastava,

para que sarassem todos de qualquer en-Actor fermidade: Ut veniente Petro, saitem umbra illius obumbraret quemquem illorum, & liberarentur. ab infirmitatibus suis. Pois, se as mais enfermidades cura S. Pedro fó com a fua fombra, e cura-as elle só per si, como adverte agora a este aleijado, que quem o cura he Chrifto, e nao elle: In nomine fesu Christi? Porque nao ha de S. Pedro curar este achaque dos pés, assim como cura as mais enfermidades? O porque está evidente. He porque curar pés, dar faude a aleijados, isto. fó Christo o póde fazer, e em falta de Christo, só o Senhor Santo Amaro o faz tambem. Curará S. Pedro outras enfermidades, e as curará fó

com a sua sombra; porém dar faude a aleijados, curar pés enfermos, isfo, nem por sombra o fará S. Pedro; porque isto he só para o Senhor Santo Amaro, porque isto he só tambem do mesmo Christo: In nomine Jesu Christi. Vejao agora lá se eu dizia bem, que o triunfo, que nesta sua Igreja alcança o Senhor Santo Amaro, he o mayor que póde ser; pois, excedendo por elle aos mais Santos, só quer, e pertende similhanças com o mefmo Christo: Ecce nos.

Mas para admirarmos melhor este grande triunso do Senhor
Santo Amaro, por
Advogado dos nossos
pés, ainda veremos
mais, everemos que,
por Advogado dos
nossos pés, tao equivocado sicou o Senhor

S.

S. Amaro com Christo, que em certo modo assim como Christo concorre, como causa primeira; para a formação do homem no ventre materno, quiz concorrer tambem o Senhor Santo Amaro para a reformação do niesmo homem depois de nascido; e nos mesmos pés do homem, de quem o Senhor Santo Amaro he Advogado, temos o fundamento para o que dizemos.

He questa o curiosa, entre muitos Medicos, e Filosofos, assimantigos, como modernos, qual seja a parte do nosso corpo, que se fórma primeiro, depois de concebido o homem no ventre materno. Galeno sente, que se fórma primeiro o sigado, como sonte principal de todo o sangue. Aristoteles as-

firma, que he o coração, como Principe da nossa vida. Avicena escreve, que he o Umbelico, como pallo primeiro para todo o alimento. Lactancio. julga, que he a cabeça, como palacio superior dos fentidos. Plutarcho entede, que sao as costas, a quem elle com muita propriedade chama, Qui-Îha da Não, Carinam navis, intitulando ao homem baixel humano, á imitação da não, que primeiro se lhe fórma a quilha. E finalmente sao tantas, e tao varias as opinioes, quantas sao as partes, e melhores porções do homem; porque no homem as fuas boas partes sempre andarao em opinioes.

Porèm eu hoje mais me inclino á opiniao, e fentença fingular de Albertino, Bonacio-

B 2 lo,

lo, Pareo, e do infigne Medico Farnelio, os quaes todos affirmao, que a primeira parte do noslo corpo, que se fórma, depois de concebido o homem no ventre materno, he o dedo grande do pé. Esta singular opiniao se collige por mais certa, ainda da mesma Sagrada Escriptura, que por isso, fem duvida, no Paraifo o primeiro laço, que o Demonio armou ao homem, foy nos pés: Tu insidiaberis calcanco ejus : Ipsi calcaneum meum observavunt. Porque como o Demonio sempre intenta a destruição do homem pelo mesmo principio, porque Deos o formou; provavel fica, que pelos pés começou Deos a formar o homem, pois pelos pés o quizo Demonio logo arruinar.

Supposta pois esta singular opiniao, de que a primeira parte no homem, pela qual Christo concorre para a sua formação, são os pés, estes pés, e esta mesma parte havia tomar o Senhor Santo Amaro á fua conta, para a restaurar, e reformar no mesmo homem; para mostrar assim a muita similhança, e equivocação, que tinha com Christo, em quanto primeiro Author do humano edificio. Nao podia o Senhor Santo Amaro, como creatura, e causa segunda, concorrer primeiro para a formação do homem; e que traça bulcaria para mostrar nesta parte a muita similhança, que tinha com Christo, em quanto primeiro Author do mesmo homem? Já está dito. Buscou o ser Advogado

do dos pés; para que concorredo para a reformação do homem; arruinado na saude, por aquella mesma parte, para a qual Christo,em quanto Deos, concorre para a fua formaçao, que sao os pés; ficassemos entendendo por aqui o grande triunfo, que hoje alcança o Senhor Santo Amaro, por Advogado dos nossos pés : pois excedendo nisto aos mais Santos, só se faz fimilhante ao mesmo Christo. Ecce nos.

Jactem-se muito embora os mais Santos, pela gloria que tem conseguido, por Advogados de outras partes do nosso corpo, por curarem aos feus devotos de outras enfermidades: jactemse como digo dessa gloria; porque o Senhor Santo Amaro só se póde jactar de que,

por Advogado dos pés, logra huma gloria grande, e hua gloria mayor; porque logra por isto toda a gloria. Temos prova, e muy ajustada: Omnis Pfalm. gloria ejus in fimbriis 44.15. aureis. Toda a gloria desta alma santa, diz o Profeta Rey, toda a gloria deste Santo, e Justo, está nas fimbrias ou pontas do vestido: In fimbriis aureis. Duas cousas temos aqui muito dignas de ser notadas. A primeira he, dizer o Psalmista que toda a gloria deste Santo está posta nas pontas do seu vestido: In fimbriis aureis; a outra he, chamar a esta gloria toda a gloria: Omnis gloria ejus. E qual poderá ser a razao de tudo isto? Ouçao, que parece que a hey de de descobrir.

Chama-lhe toda a glo-

gloria, para nos dar a entender que ; sendo toda a gloria, ha de fer por consequencia grande gloria; ha de fer gloria mayor: e affim, sendo a gloria deste Santo gloria mayor, ou gloria inteira, a dos mais ha de parecer gloria com mettos, nao ha de ser tao grande essa gloria: e qual ferá agora a razao defta differença? Porque ha de ser a dos mais gloria pequena; e porque ha de ser toda a gloria a deste Santo: Omnis gloria ejus? Vamos aos feus vestidos, que pode ser que lá a achemos envolta com elles. Os vestidos; de que aqui falla o Profeta, conforme ao uso antigo daquelle Povo, erao humas roupas compridas, que chamavaő Talares, as quaes chegavão até os r itos dos pés. Pelas fimbrias destes vestidos entendem os Expositores Sagrados as virtudes particulares de cada hum dos Santos; e neste, de que fallava aqui ; a virtude particular de fer Patrao, e Advogado dos pés, que para isso he que servem as fimbrias, ou pontas dos vestidos compridos, para defenderem, e ampararem os pés. Bem. E pois este Santo, de quem falla o Profeta, tem por virtude particular sua defender, e amparar os pés; he o Advogado dos pés; pois eifahi a razao, porque a gloria, que daqui lhe vem, he huma gloria grande; he huma gloria mayor, e he toda a gloria: Omnis gloria ejus in fimbriis aureis. E que Santo he este, de quem falla o Profeta, que tem á sua conconta o fer Advogado dos pés dos homens? Já sabem todos que he o Senhor Santo Amaro. Pois saibao tambem que a gloria, que o Senhor Santo Amaro alcança por Advogado dos nossos pés, he huma gloria grande, he huma gloria grande; he huma gloria gloria: Omnis gloria ejus... in simbriis aureis.

Grande gloria, meu Santo, grande gloria! Mas oh, e que triunfo tao fubido nao ferá efte, pelo qual vos vem huma gloria tao grande! Tao grande a gloria, tao glorioso o triunfo, que por elle vos vejo já tao avantajado aos mais Santos, quanto vay do Ceo á terra. Assim como a terra dista, efica longe do Geo por huma distancia, ou medida, que se nao póde tomar; af-

fim excede o triunfo do Senhor Santo Amaro, por Advogado dos pés, ao triunfo dos mais Santos, quando defendem, e patrocinao outras partes de nosso. corpo. He certo que neste mundo, em beneficio nosfo, resplandecem todos os Santos; mas he de notar, que resplandecem como lirios, ou como açucenas, que tudo he o mesmo: Florebunt San-Eti sicut lilium. Assim resplandecem os mais Santos, quando patrocinao outras enfermidades, como flores; mas he na terra, que he o lugar das flores: Sicut lilium. E como resplandeceo o Senhor Santo Amaro, quando Advogado dos nofsos pés? Sabem como? Como Estrella no Ceo, que assim he que resplandece quem toma a seu cargo o patrocinar os pés." 111

Dizem os Mythologicos, que depois que o valoroso Hercules matara aquella medonha serpente de sette cabeças, chamada Hydra, indo visitar ao Sabio Chiron, que tinha sido seu mestre, e estando este por curiosidade vendo, e admirando as settas, com que Hercules fizera aquella morte, succedeo, por descuido, cahir-lhe hua dellas fobre hum pé;e como eftava envenenada com a peçonha, ou fangue da venenosa serpente, de tal sorte lhe deixou à chaga incuravel, que por mais remedios, que lhe applicou, em nenhum achou allivio: mas como Chiron era homem sabio, e conhecia as virtudes occultas de algumas ervas, buscou huma chamada Centauro, e só

com esta se pode curar; o que visto pelos Deozes, collocarao no Ceo aquella erva, transformada em hűa brilhante Estrella, com o nome Centauro da mesima erva. Merecido lugar para huma erva tao portentofa. Huma planta, que a sua virtude toda se emprega na cura de hum pé, só no Ceo como Estrella se deve. collocar. Moralizemos o caso, e passemos da mythologia para a metafora, e veremos como, o que na erva Centauro parece fabula dos Poetas, he em o Senhor Santo Amaro verdade Catholica. He o Senhor Santo Amaro o verdadeiro Centauro; porque Centauro he o verdadeiro, e rigoroso anagrama de Santo Amaro: Centaurus, id eft, Sanctus Maurus. Se a erva

erva Centauro, por virtude occulta, curou a enfermidade de hum pé; para curar os nosfos pés tem o Senhor Santo Amaro particular virtude. Se por curar hum pé, se pôs no Ceo, como Estrella, a erva Centauro; o Senhor Santo Amaro, como Estrella, está collocado no Ceo, por curar os nosfos pés: Fulgebunt justi, diz a fabedoria, e accrescenta Alapide: Fulgebunt sicut stella. E se o Senhor Santo Amaro, por Advogado dos nossos pés, resplandece no Ceo como Eftrella: Sicut stellæ; e se os mais Santos resplandecem na terra como flores, quando patrocinao outras enfermidades: Sicut lilium; bem se vê logo, que tanto vay do triunfo do Senhor Santo Amaro ao dos mais

Santos, quanto vay da terra ao Geo: para que assim se veja que he este triunso do Senhor Santo Amaro o mais subido, e glorioso, que póde ser; pois, excedendo por elle aos mais Santos, só aposta igualdades com o mesmo. Christo: Ecce nos.

E agora estava cu para dizer, passando já de ser o Senhor Santo Amaro nao fo Advogado dos nosfos pés, mas tanibem por curar com o seu Pé todas as nossas enfermidades; estava para dizer, que de tal sorte triunfa o Senhor San-Amaro por esta parte, que aquillo, que os mais Santos fazem em outras partes com toda a sua pessoa, faz aqui o Senhor Santo Amaro só com a ponta do Pé. Nao pareça encarecimento este

C meu

meu dito; porque he experiencia averiguada neste lugar. Enferma qualquer devoto do nosso Santo, ou, ainda que o nao seja, a necellidade o obriga; com que o busque aqui. E como cura o Senhor Santo Amaro aos que aqui, o buícao? O remedio mais comum; he raspar huns poucos de pós daquelle Pé do nosso Santo, e dá-los a beber em huma pouca de agoa: e, se a fé nao falta, certamente ficao livres de qualquer enfermidade. Nao vay o Senhor Santo Amaro, ou a sua Imagem, a caia dos enfermos, como fe usa em muitas partes com as Imagens dos mais Santos; fallo desta sua Imagem mavor, que he de barro, e nao da mais pequena, que he de madeira, e chamao aqui Santo Amaro o velho; fallo desta nova a respeito da outra, desta mayor, e he de barro: nao vay esta a casa dos enfermos, manda 16 hús poucos de pós do seu Pé; nao se empenha todo, basta só aquella migalha do seu Pé. E nao he isto fazer aqui o Senhor S. Amaro com a ponta do Pé, o que nas mais partes fazem os outros Santos todos inteiros? Grande triunfo para o nosso Santo! Mas o que daqui se segue agora, ainda he mais.

Manda o Senhor Santo Amaro aquellas migalhas, ou Reliquias do seu Pé; e que effeito fazem em quem as toma? Servem só para curar os achaques dos pes, de quem o Senhor Santo Amaro he Advogado? Naó senhores: naó servem só para curar os acha-

ques

ques dos pés; servem para todas as enfermidades. Tudo quanto de mal podemos padecer, tudo cura o Senhor Santo Amaro fó com aquelles pós do seu Pé. Grande triunfo certamente! Os mais Santos comummente só curao aquellas enfermidades, de q sao particulares Advogados. O Glurioso Bautista, porque he o Advogado da cabeça, fó cura os achaques da cabeça; Santa Luzia, porque he aAdvogada dos olhos, 16 cura os males dos olhos; S. Braz, porque he o Advogado da garganta, só cura as enfermidades da garganta : e affim os mais Santos, cada hum cura aquella enfermidade de que he Advogado particular. O Senhor Santo Amaro nao he assim; nao só cura os noslos

pés, de que he singular Advogado, tambem cura todas as mais enfermidades, de que sao Advogados os outros Santos: e o que mais he, que tudo cura, e só com a unica mesinha do seu Pé. Mas assim havia de ser, para nos mostrar o Senhor Santo Amaro, que curar assim, só elle, e Christo só. Curar com huns pós do seu Pé todas, e quaesquer enfermidades, 100 Senhor Santo Amaro o faz; porque isto he proprio só de Christo.

Curou o Senhor aquella mulher, dequem dizem os Evangelistas havia doze annos padecia hum sluxo de fangue; e adverte o mesmo Christo nesta occasiao, que esta cura a fazia elle com a sua virtude: Ego novivirtutem d me cwisse. E he de notar, que só

C 2 nesta

quella cura com virtude sua: donde se segue, que foy esta curafeita por huma virtude propria, e particular, e só sua: Virtutem à me. E em que estará a singularidade desta virtude, para que o Senhor a chame particularmente sua? Sabem em que? Esteve, em que nesta occasiao curou Christo comhus poucos de pós dos feus Pés hűa enfermidade muito differente dos mesmos pés. Ora notem. A enfermidade era hum fluxo de san-Matth. gue: Mulier, que fluxum Sanguinis patiebatur. O com que Christo a curou, foy com huns poucos de pós dos feus pés. Afsim se póde conjecturar do mesmo texto: o texto diz, que a mulher enferma sómen-

nesta occasiao lembra

o Senhor que fizera a-

te pegou, ou tocouas fimbrias, e as pontas dos vestidos de Christo: Tetigit fimbriam vestimenti ejus. E tocando ella fómente as pontas dos vestidos de Christo, o que delles podia trazer nas mãos, eraő alguns pós daquelles; que os pés, com a continuação do andar, costumao lançar nos vestidos talares, ou compridos, como era este de Christo: Tetigit fimbriam vestimenti ejus.

Eis-aqui pois toda a razaó, porque Christo chama a esta cura, cura feita por virtude sua propria, e particular só sua: Virtutem à me exisse. Curou Christo aqui com huns poucos de pós dos seus Pés huma enfermidade muy disterente dos mesmos pés: e curar com huns poucos de pós dos Pés outras

enfermidades differentes dos mesmos pés, isto he só proprio, e particular de Christo; e, depois de Christo, só particular do Senhor S. Amaro nesta fua Imagem: porque, como aqui experimentamos por meyo desta fua Imagem, com os pós do feu Pé cura o Senhor Santo Amaro todas, e quaesquer enfermidades. E fe hey de dizer hoje o mais, que pollo, ainda estava para dizer mais; ehe, que ainda o Senhor Santo Amaro parece que excede aqui ao mesimo Christo neste modo de curar. Porque Christo huma enfermidade curou com os pós dos seus pés, que foy a desta mulher; e o Senhor S. Amaro tem curado tantas, e tao varias, como aqui o experimentao os seus devotos. Mas, porque estes excessos nao servem para hoje, contentemo-nos com dizer que curar o Senhor Santo Amaro com os pós do seu Pé todas as enfermidades dos seus devotos, he alcançar hoje hum triunso o mais glorioso, he exceder aos mais Santos, e igualar-se só com Christo: Ecce nos.

Parece temos moftrado com alguma clareza, que o triunfo do Senhor Santo Amaro, nesta sua Igreja, hoje he o mayor, que póde fer; pois, excedendo por elle aos mais Santos, só aposta igualdades com o mesmo Christo. Mas porque hum triunfo, para fer o mais glorioso, deve ter da fua parte razões, pelas quaes leve os olhos do mundo; e arrebate as attenções

de todos; este triunfo do Senhor Santo Amaro, parece estou ouvindo dizer a alguem, nao póde ser o mais gloriofo, porque tem contra fi huma razaő muy forçofa. Se o Senhor Santo Amaro se empenhasse todo em favorecer, e patrocinar aos seus devotos em outra qualquer parte do nosfo corpo, que fosse mais nobre, efidalga, estava bem; mas tomar o Senhor Santo Amaro á fua conta os pés dos homens, a parte mais inferior, e menos nobre, parece que nao se empregou bem o nosso Santo : e que por iso nao merece, como deve ser, todos os nossos respeitos, e venerações! Ora deixem, que nao he assim como cuidao; antes tanto pelo contrario, que para o nosso San-

Santo ser o mais refpeitado, e alcançar as mayores venerações, havia ser, como he, o Advogado dos nossos

Entre as deidades, que reconheciao, e veneravao osantigos, o mais respeitado foy fempre o Deos Mercurio, e tanto, que nao latisfeitos com Ihe edificarem Templos nas Cidades, e povoados, collocavao tambem a fua Imagem pelos caminhos, e eftradas, para que em toda a parte tivessem presente aquella Divindade; e em sinal de respeito, e veneração, quantos passavao por aquelles caminhos lançavaő huma pedra aos pés daquella Estatua. E porque tanto respeito, e veneração ao Deos Mercurio? Sabem porque? Porque era Mercurio aquelle

Deos,

Deos, a quem estavao dedicados os pés dos homens: havia aquella Divindade tomado á fua conta patrocinar, e defender nos homens os seus pés: Pedes Mercurio: dizem os Mythologicos. E ainda que o emprego era baixo, a estimação era a mais alta. A seus pés via rendidos, e prostrados os respeitos, e venerações de todos aquelle meimo Deos, que tinha a seu cargo defender, e amparar em todos os mesmos pés: Pedes Mercurio. Daqui se segue que, por ser o nosso Santo o Advogado dos pés, nem por isso merece menos, antes por iso mais merece as nossas attenções, e todos os nosfos obsequios. Naquelle Divinissimo Sacramento temos em mais nobre. Divindade o verdadei-

ro desta figura. Entre todos os Sacramentos, fó naquelle Santissimo he adonde Christo logra os mayores refpeitos, e se lhe tributao as mais altas venerações; tanto, que nelle fó, e por elle, vio o Senhor sujeito, e subjugado a seus pés todo o mundo: Sacramento Corporis Christi totus mundus subjugatus est. E porque fó naquelle Sacramento Santissimo ha de lograr Christo todos estes respeitos, e venerações? Vejamos o que fez este Senhor, quando instituio aquelle Sacramento, e ahi acharemos a razao, que nos serve para hoje. O que Christo fez, quando instituio aquelle Sacramento Santissimo, foy por-se aos pés dos homens, a lavar-lhes os pés com fuas mãos, mostrandofe assim Protector, Defensor, e Advogado dos mesmos pés: Capit lavare pedes difcipulorum; pois por iffo neste Sacramento, adonde se mostra Protector dos pés, ahi mesmo ha de ver a seus Pés os respeitos, e adorações de todos: Sacramento Corporis Christi totus mundus Subjugatus est: Capit lavare pedes Discipulorum.

Assim Christo naquelle Sacrameto Santissimo; e assim nesta fua Igreja o Senhor Santo Amaro. Nem porque he o Advogado dos nosfos pés, merece menos, antes por islo se faz mais merecedor das venerações, e respeitos mayores. E se estes, que aqui vos tributamos, e temos gravados esta manhaã, ou debuxados no viftoso Estandarte do primeiro Pé, ou columna, que fórma o Arco do glorioso triunfo, que aqui alcançais por Advogado dos nosfos pés, e por curares com o vollo Pé todas as nossas enfermidades, nao sao, meu glorioso Santo, nem os mayores, nem os que vós mereceis; desculpe o generoso do vosfo animo o pequeno do nosso agradecimento. E particularmente perdoay a mim, e a quem vos dedica estes obsequios : a elle, por nao alcançar com o seu desempenho aonde chegava a fua obrigação; e a mim, porque, devendo elevar as vossas excellencias ao gráo mais subido, só parou em desejo este meu affecto. O que vos pedimos agora he, que, ainda que o nao merecemos, nos pagueis com

com tudo este pouco, que aqui vos damos; e eu sico certo, que nos nao haveis de faltar, pois vos buscamos aqui como Advogado dos nossos pés. Daquella Estatua de Mercurio posta nas estradas, dizem que, em paga das veneraçoens, que lhe davao como a Advogado dos pés, ella apontava com o dedo aquelle cami-

nho, que deviao feguir para nao errar. Errados, meu Santo, andamos muitos neste mundo; e o que queremos agora, he, que nos guieis os passos, assim como nos curais os pés: para que, acertando com o verdadeiro caminho da salvação, vamos comvosco pela estrada certa da Bemaventurança. Ad quam &c.



the, questant enternados, men sante andedos, men sante andedos enter quarem e
dos enteres quarem e
gueris (spelies, allis
gueris (spelies, allis
portrea cus rentaleiro
camo com o verdadeiro
camo como da salvagao,
vamos como es pein
etarem como es pein
etarem como es pein
etarem como es pein
etarem como es pein

 count to the prayers GREENIN VIN GIBRES 9.10 . Otto ) and to 9 obligation amoralians न्हारि , १ जा क्यों विकार हो । -read singuratil aller o -នថ្ម ដៅជារូនិច្ចការអង្គបានរដ្ឋានរដ្ឋានិ ga d's veneramens, ONICO COVED DAL CON 23-120 Nobelevani (a O musiavalle ile eve 



## COLUMNA

SEGUNDA,

SEGUNDO PE',

OU FUNDAMENTO, SOBRE QUE SE levanta o Arco triunfal, ou Triunfo gloriofo

### DOSENHOR SANTO AMAI

PELA SUA MILAGROSA IMAGEM. venerada na Igreja Parochial do mesmo Santo no Jaboatao, em hum Discurso, de tarde na mesma festa, e anno de 1738.

Et vidi alium Angelum fortem descendentem de colo... Et pedes e jus tamquam columna ignis, ... Et posuit pedem fium dextrum super mare, sinistrum autem super terram. Apocal. 10, 1.



vez affectuosamente rendido', e com

repetidos avanços in-

EGUNDA teressado, busco aquelles sagrados Pés, que já servirao esta manhaa de protecção generosa á minha ignorancia,

cia, e do mais alto elogio á grande fantidade do sempre admiravel, e muitas vezes glorioso, o Senhor Santo Amaro. Servirao, meu gloriofo Santo, esta manhaã essas fagradas Plantas domayor elogio á volla fantidade; pois por Advogado dos noslos pés, e por curares com o vosso Pé todas as nossas enfermidades, vos vimos tao avantajado aos mais Santos, que apostaveis equivocações eom o mesmo Christo. Servirao tambem para mim essas sagradas Plantas da melhor protecção; porque só ellas, como fortes, e luzidas columnas, podiao desterrar as opacas fombras do men juizo, e sustentar a conhecida fraqueza do men discurso : e com hum tal interesse, como o que se vê, e

em que eu, e vós ambos ficámos bem, vós por mais engrandecido, e eu por bem acertado; nao haverá quem me cenfure, de que fegunda vez prostrado a esses Pés busque nelles Patrao para a minha ignorancia, e defempenho para a vossa grandeza: e por isso me nao heide, nem posso apartar hoje dos vossos Pés.

De manhaã mostrei, que se os Imperadores Romanos, para fignificarem o seu mayor triunfo, tomavao por diviza hum Pé de homem primorosamente debuxado em hum Eftandarte; o Senhor S. Amaro, nao com hum Pé pintado, mas milagrofo, como Advogado dos nossos pés, e por curar com o seu Pé todas as nossas enfermidades, deixou neste primeiro Pé, que

tem

tem fixo sobre a terra, a primeira columna, ou base para o vistoso Arco do seu triunfo: Posuit pedem suum. sinistrum super terram. Agora, passando do elemento da terra para o da agoa, veremos nesta tarde no segundo Pé, que tem fobre o mar, a fegunda columna, ou base, com que se acaba de estabelecer esse Arco triunfal : Posuit pedem Juum dextrum super mare. Com o Pé, que tem fobre a terra, o vimos muy equivocado com o mesmo Christo; com o Pé, que tem lobre as agoas, dando hum passo mais adiante, o veremos buscar similhanças com o proprio Deos. Enem efte passo, que intentamos da terra para as agoas póde ir fóra nem da representação do Anjo, nem da ener-

gia, ou propriedade, com que diz o texto que tinha aquelle Anjo determinadamente o Pé direito sobre as agoas, e o esquerdo fobre a terra. Ora notem. Ter o Anjo determinadamente o Pé direito sobre as agoas, e o esquerdo sobre a terra, dizem os Sagrados Expositores neste lugar, foy, porque affim como o elemento da agoa he mais forte, violento, e indomavel, e o da terra mais quieto, pacifico, e menos forte; assim era necessario, que com o Pé direito, que he no comum sentir dos Fisicos o pé mais robusto, e de mayores forças, fosse conculcado o elemento da agoa mais indomito, e inconstante; e o da terra, que he mais fraco, e quieto, com o pe esquerdo, que tem me-

nos força, e valentia. Eassim como o pérdireito, na opiniao de Aristoteles, quando o homem quer dar pafsos, ou caminhar, he o primeiro, que se move para diante, e he o que começa a andar primeiro do que o elquerdo; allim nós para darmos esta tarde com o nosso discurso esse passo mais avante, foy necessario assentarmos o pé esquerdo primeiro na terra, deixando ficar o direito, para com elle caminharmos adiante esta tarde. E juntamente, porque assim como entre. Christo em quanto Deos, e homem, e entre. Deos em quanto Deos, ha aquella mayoria, ou prioridadede tempo, que sabem os Theologos; com muita propriedade começámos de manhaa por esse tal, ou qual

menos, se he que assim se póde dizer da similhança do Senhor Santo Amaro com Christo, em quanto ao primeiro Pé sobre a terra, para darmos efte passo mais adiante, e vermos ao Senhor Santo Amaro, como Pé direito sobre as agoas, nesta tarde simi-Ihante só a Deos: Posuit pedem suum dextrum Super aquas; pois o mesmo Anjo, que representava a Christo em quanto homem, o representava tambem em quanto: Deos. Comecemos.

Lá fingio a fabulofa antiguidade que
Neptuno era o Deos
das agoas, e que ao
feu imperio obedeciao todas. Isto, que naquella fé mentida foy
ficçao Poetica, he em
o Senhor Santo Amaro discurso Catholico:
nao porque elle seja

algua Divindade, que o nao queremos, nem podemos nos dizer; mas sim, porque se entre os Santos ha algum, que no dominio, e poder sobre as agoas, tenha com Deos alguma similhança, he este o Senhor Santo Amaro. O caso, em que elle mostrou este poder, e similhança, he bem sabido, e aqui muitas vezes recitado. Sahio de certo Mosteiro, em que affistia o Senhor S. Amaro, hum Monge ainda mancebo, ou moço ainda na idade, e Religiao, com hum cantaro a buscar agoa ao rio, que lhe ficava perto. E entrando por elle a dentro, mais do que lhe era necessario, e com descuido de moço, o arrebatou a corrente, e o levava com violencia grande, e perigo certo de se affogar. Teve o Patriarca S. Bento, que entao era alli Abbade, revelação do caso, chama pelo Senhor Santo Amaro, e manda-lhe com voz de Prelado que vá acudir a Placido, que se affogavano rio. Obedeceo o nosfo Santo fem repugnancia: e como a obediencia verdadeira deve ser cega, sem ver, nem reparar o Senhor Santo Amaro o perigo a que se expunha, porque o rio era impetuoso, e profundo, corria veloz, e precipitado, e Placido já mettido no mais alto do seu pégo; entra pelas agoas, como quem caminha fobre a terra, e andando por ellas, como fobre huma eftrada fecca, chega ao Monge, que já lidava com as agonias da morte, pega-lhe dos cabellos, e sustentando-o sobre as agoas, fa-

sahirao ambos a terra livres, enxutos, e sem molhar nem ainda huma ponta das fuas roupas : Nam cum Placidus Monachus legéd in lacum prolapsus, aquarum impetu raperetur, Sancti Patris justu, accurrens Maurus, & Super aquas incedens, socium capillis apprebensum ad terram attraxit. Este o caso: e quem reparar com attenção nas fuas milagrofas circunstancias, achará em cada huma dellas a grande similhança, e muita equivocação, que tem com Deos o Senhor Santo Amaro em dominar, e ter poder sobre as agoas. Vamos notando. To omeso

de ter poder, e dominio sobre as agoas o Senhor Santo Amaro. Notavel excellencia! Grande singularidade!

E se nao, digao-me: Que Santo há, que seja tao prodigioso, que The obedeção as agoas? Qual he o Santo, que tenha poder para dominar hum tao soberbo elemento, que apenas se rende, e obedece só a Deos? Isto, depois do mesmo Deos, fó o admiramos em o Senhor S. Amaro. E isto não he ser Santo como os mais, he ser Santo como nenhum. Nao he ser Santo só com apparencias de humano, he ser Santo também com vizos de Divino. He fer Santo o mais similhante, e equivocado com Deos. Melhor o direy, Ifto nao o fazem os Santos só com poderes humanos, só o faz hum Santo, em quem delegou Deos os seus poderestaron giomatoiv

Real ponderando, e

juntamente com admiração, as excellencias de Deos em os effeitos prodigiosos da fua omnipotencia, e diz assim em hum dos feus Pfalmos: Domine Deus virtutum, quis similis tibi.. Tu dominaris potestati maris; motum autem fluctuum ejus tu mitigas. Quem haverá, diz David fallando com Deos, quem haverá Senhor, que seja fimilhante a vós? Certamente, que nenhum haverá: Quis similis tibi? Porque vós, Senhor, fois o que tendes o poder para refrear a soberba das agoas, e a vosto imperio obedecem todas: Tu dominaris potestati maris. E pois nao achou David, para engrandecer em Deos a fua grande Omnipotencia, senao o poder, que tem sobre as

agoas? Sim: e porque? Porque he excellencia tao grande, isto de ter dominio fobre as agoas, que achou o Profeta era isto excellencia só de Deos, e que nesta nao tinha Deos quem lhe fosse similhante: Domine Deus, quis similis tibi.. Tu dominaris potestati maris. Mas, oh excellencia admiravel do Senhor Santo Amaro, depois de Deos! Pois nisto, que achou David nao tinha Deos entao quem lhe fosse similhante, nisto mesmo se admira hoje a muita similhança, que tem com Deos o Senhor Santo Amaro; pois elle parece fer tambem outro Deos das agoas, c.m o qual nenhum dos Santos tem similhança: Os outros Santos terao grandes poderes, nao o duvidamos; porem fo-E

fobre as agoas ter poder, e dominar este soberbo, e inchado elemento, isto só Deos; ou, depois de Deos, só o Senhor Santo Amaro. Isto nas o fazem os Santos, em quanto homens sómente; isto só o faz hum Santo, como Deos por excellencia. Em outra circunstancia deste mesmo caso a veremos melhor.

Entrou o Senhor S. Amaro sobre as agoas naquelle rio, a livrar o Monge Placido, e foy andando fobre as fuas correntes, como se a pé enxuto caminhara pela terra fecca, fem ir ao fundo. Cafo ainda mais notavel, grande fingularidade! Isto sim, que he nao fer Santo como os mais: isto he ser Santo fó a Deos fimilhante; porque isto de andar fobre as agoas he

privilegio só de Deos. Para passarem o mar vermelho os filhos de Israel, diz o Texto Sagrado, que se dividirao as agoas, e palsarao todos apé pelo tecco. Isto melmo succedeo a Josué quando passou com a Arca do Testamento o Rio Jordao; e o mefmo aconteceo aos Santos Profetas Elias, e Elizeo: todos estes passarao aquellas agoas, e as fuas correntes; mas foy, abrindo-se ellas, ficando suspensas, e paradas as de cima, e continuando as debaixo o seu curso, e assim passarao todos a pé, e pelo fundo fecco. Ingressi sunt per medium sicci maris. Pois nao era mais facil suspender-lhes Deos o pezo a todas aquellas pefsoas, e passarem por cima dellas, do que abrirem-se as agoas, e pafpassarem pelo seu sundo, ou pégo? He sem duvida, que tudo podia ser. Pois logo como se abrem as agoas se era mais facil o passar-lhe por cima? A razao pode ser; porque este privilegio de andar sobre as agoas he só de Deos, e depois de Deos para o Senhor S. Amaro só.

He privilegio tao tao grande este de andar fobre as agoas, he excellencia tao propria, e particular só de Deos, que até quando alguma vez se vê no mesmo Christo, parece se nao póde crer, e se duvida. Quando os Discipulos virao andar a seu Mestre Christo sobre as agoas, naquella espantosa tempestade, que os accometteo no mar Matth de Tiberiades: Super

Matth de Tiberiades: Super 14.27. mare ambulantem, diz o Sagrado Texto que

o nao queriao, ou nao podiao crer os Difcipulos, e lhes parecia aquillo alguma illuzao, ou fantasma: Putabant phantasma esse. E porque haviao duvidar os Discipulos que fosse Christo o que elles viao andar assim fobre as agoas? Porque he excellencia tao grande esta de andar sobre as agoas, que, ainda quando se vê em Christo, se duvîda: Putabant phantasma esse. Pois isto, que se fazia incrivel, e duvîda muito no mesmo Christo, he o mesmo, que estamos vendo em o Senhor Santo Amaro: Maurus super aquas incedens.

Mas nao he ainda isto o que mais nos deve admirar em o nosso Santo. O mais he, que nao só ande, e passe o Senhor Santo Amaro sobre as agoas; mas

E 2 que

que faça passear, e andar tambem fobre ellas ao Monge, e companheiro Placido. Affim o fez o Senhor S. Amaro. Chegou a Placido, pega-lhe pelos cabellos, e fazendo ambos sobre aquellas correntes feu caminho , tomarao porto em terra a salvamento: Socium capillis apprebensum ad terram attraxit. E nao he ifto hum poder muito grande? E quem nos ha de negar que isto acredita ainda muito mais a grande similhança, que tem com Deos fobre as agoas o Senhor Santo Amaro? Foy Christo sobre as agoas acudir a S. Pedro, e aos mais Discipulos, que se viao em perigo de se affogar : e duvidando S. Pedro fe era Christo aquelle, que via vir andando fobre as agoas; para fe

tirar de todo daquella duvida, com que lidava, pedio a Christo que o fizesse a elle andar tambem sobre as ondas: Domine, si tu es, jube me venire adte super aquas.

Eu nao reparo agora em que S. Pedro, para ir a Christo sobre as agoas, a poucos pallos andados fe visse ir submergindo para o fundo: Cum cæpisset mergi; e que com o grande susto, ou medo de se affogar, chamasse ao Senhor, que lhe acudisse: Domine , salvum me fac: Nao reparo, pois, que vá S. Pedro assim para o fundo, quando vemos ao Senhor Santo Amaro andaro deste modo fobre as agoas; porque S. Pedro era todo pedra: Tues Petrus, & Super banc Petram, e como pedra havia pender para o fun-

o fundo: Cum capisset mergi, e o Senhor Santo Amaro nada tinha de pedra, e tinha muito de espirito; e hum espirito muito chegado ao de Deos, que he espirito, que anda fobre as agoas: Spiritus Domini ferebatur super aquas: O que reparo he, em que dizendo Christo a S. Pedro que elle era seu Mestre, e aquelle, que, como Deos que era, tinha virtude, e poder para andar fobre as agoas, como elle via: Ego sum; venit adeos ambulans super mare; S. Pedro, vendo isto, ainda se nao desse por satisfeito, ainda queria ver mais; queria que Christo o fizesse a elle andar tambem fobre ellas: Domine, si tu es, jube me venire adte super aquas. Pois para S. Pedro conhecer que Christo FON-

era aquelle mesmo, que era Deos, nao bafta que o veja andar sobre as agoas; he necellario que o faça a elle tambem andar? He sem duvida, que of andar fobre as agoas he hum grande final de ser Deos quem isso faz: mas communicar este poder a outro, ainda he mayor maravilha; porque ainda isto he muito mais. He tanto, que isto só queria ver S. Pedro, para ficar na certeza infallivel de que seu Mestre Christo era aquelle, que elles reconheciao por Deos: Domine, si tu es, jube me venire ad te super aquas. E se isto, que queria S. Pedro ver em Chrifto para o reconheer totalmente por Deos; vemos nós agora em o Senhor Santo Amaro, bem parece diziamos, que por este Pé, que o ScSenhor Santo Amaro, qual outro Anjo do Apocalypse, tem sobre as agoas, consegue hoje o grande triunso de ser entre todos o que

ander thing as as assent

S. Pedro wor em Chris-

to para o reconhice

venos ads apora em o

ScolorSantol'A diane,

bem perceduration

one for else le que to

no poder fobre as agoas mais similhanças
tem com Deos: Posuit
pedem suum . sinistrum super mare.

e regado ao de Deos,

aus he efficien. cue

one Chaile o freshe

a che conter timbem

filmer sindered cons-

ציב מת דב למיות מקשמה.

do only Reserving



FON-



### FONTE I.

NASCE DO V. 20. CAP. I. D. MATTH.

Joseph Fili David.

E entra com as suas mysticas agoas a dar principio ás desta primeira corrente em hum discurso panegyrico em o primeiro dia de Novena

DO SENHOR

## S. JOSEPH,

EM O CONVENTO DE S. ANTONIO do Reciffe no Anno de 1751.

Com assistencia do

ILLUSTRISS. E EXCELL. SENHOR

LUIZ JOZE' CORREYA DE SA',

Governador de Pernambuco.

### J. M. J. o. o. o. Jiqobe



Uem naő dirá (Excellentissimo Senhor) quem

nao dirá que he o

Gloriofo Patriarcha o Senhor S. Jozé hum Santo muito da estimação da Excellencia mayor lá desse Ceo, e hum hum Santo muito do coração da melhor Excellencia desta terra, vendo que nao só a Excellencia " melhor desta terra; mas a mavor Excellencia lá do Ceo o vem a buscar a fua cafa para o honrarem, e engrandecerem naquellas duas folemnidades grandes, que primeiro le confagrarao ao seu Patrocinio: huma, e a primeira, lá no portal de Belem; a segunda, e a outra, aqui nesta cafa.

A mayor Excellencia do Ceo, que he Christo, veyo authorizar com a fua assistancia o poder do Pay adoptivo, que teve na terra, quando, exposto em seus braços a primeira vez no portal de Belem, se pôstodo debaixo do seu amparo, e patrocinio. A melhor Excellencia

desta terra, que he V. Excellencia, vem authorizar com a fua afsistencia o poder do Protector adoptado, que tem no Ceo, quando nesta casa vem confagrar ao Senhor S. Tozé estes novos obsequios ao seu Patrocinio. Grande fineza a da mayor Excellencia do Ceo; mas grande piedade a da Excellencia melhor desta terra! Tudo deviamos crer de hum Excellente Senhor, que, como Christo, favorece a todos: tudo deviamos esperar de hum Senhor, que, como V. Excellencia, do Patrocinio de S. Jozé consia tudo ..

Este he aquelle grande Santo, e Glorioso Patriarcha, que depois que pelas suas singulares virtudes soy escolhido por Deos para Esposo verdadei-

ro, e legitimo de sua Santissima May, e Pay putativo de seu Unigenito Filho, foy deputado tambem pela excellencia do feu admiravelPatrocinio para Pay, e Patrao universal de todos os homens: Suscitavit Dominus Sanctum Josephum ad bonorem nominis sui caput, & Patronum peculiarem Imperii militantis Ecclefiæ, disse o Solano; e o P. Moraes diz: Quis dubitare potest Sanctum Joseph omnium nostrum esse Patrem.E fendo o Patrocinio deste glorioso Santo o mais efficaz, e poderoso geralmente para todos, para aquelles, que com especial devoçao, cordial affecto, e amor filial o sabem honrar, e servir, ainda he mais poderoso, e efficaz.

E ninguem nos ha

de tambem negar, que entre todos os devotos, e particulares fi-. Ihos deste Santo admiravel he Sua Excellencia o seu filho mais particular, e seu mayor devoto; pois a instancia sua se offerecem ao seu Patrocinio, nestardes, novos oblequios. Novos digo, nao porque seja esta a primeira vez, que aqui se lhe offerecem; porque ja o anno pafsado tiverao principio por direcção de outro filho, e tambem particular devoto deste Santo Patriarcha, o nosso muito Reverendo Prelado actual: mas novos; porque novamente augmentados com estas practicas, e Oraçoens panegyricas; para que afsim se faça mais notorio o cordial amor deste Excellente filho, e o Patrocinio sempre F grangrande deste Pay tao Excellente.

Para applaudirmos pois, o Patrocinio do Senhor S. Jozé; ou para mostrarmos o que he o Senhor S. Jozé pelo seu Patrocinio, nao me deo muito cuidado qual havia de fer o assumpto, nem o thema; porque o thema, tanto que se me encarregou este trabalho, logo assentei commigo, havia ser para cada huma das tardes hum texto da Sagrada Escritura, em que se achasse escrito expressamente o nome Fozé, deste Santo Patriarcha; e o assumpto, mostrar por elle alguma excellencia do seu Patrocinio. Quatorze vezes contadas fe acha escrito no testamento novo o nome do Senhor S. Jozé, e tiradas destas, quatro, em que se repe--....

te ao mesmo intento, ficao dez, nas quaes se nomea a diverso sentido, e estas dez vezes, em que se falla neste augusto nome, forao as que escolhi para elogiar com ellas, ou por ellas o seu Patrocinio; nove para as nove tardes, e a decima, e ultima para o dia da sua festa.

Destas nove me tocao tres, e para ellas ha de ser o assumpto mostrar, que está o Senhor S. Jozé obrigado a nao faltar nunca com o seu Patrocinio aos seus devotos pela Pessoa que he pelo Nome, que tem, e pelas virtudes de que se adorna Pela Pessoa, que he, isto dirá nesta primeira practica o texto, que nos serve de thema: Joseph fili David. Pelo nome que tem, que he Jozé, isso dirao as palavras palavras seguintes: Viro, cui nomen erat foseph; e pelas virtudes de que se adorna, como o mostrarão as outras palavras: foseph autem cum esset

justus.

Para as outras seis tardes mostrará o Orador, que lhe tocar, na primeira, o Patrocinio do Senhor S. Jozé o mais poderoso por Esposo de Maria, conforme as palavras, que para esle dia occorrem: Cum esset desponsata mater Jesu Maria Joseph. Na segunda mostrará o Patrocinio do Senhor S. Jozé tao poderoso, que pode patrocinar aquella Senhora, que a todos patrocina, a Maria Santissima; para isso lhe darao fundamento as palavras, que entao se seguem: Exurgens autem fo-Seph accepit conju-

gem suam. Na terceira mostrará o Patrocinio do Senhor S. Jozé o mais poderoso por Pay de Christo: isto lhe dirao aquellas palavras : Nonne bics est filius Joseph? Na quarta mostrará que foi tao poderoso o seu Patrocinio, que chegou a patrocinar ao mesmo Jesus: estas palavras o poderao dizer: Angelus Domini apparuit in somnis fo-Seph dicens... accipe puerum. Na quinta mostrará o Patrocinio do Senhor S. Jozé taő poderoso, que ainda o he mais que o de Jesus, e Maria, em quanto Esposa esta, e aquelle Filho; assim o poderá tirar das palavras seguintes: Invenerunt Mariam, & Foseph, & Infantem. Na ultima mostrará, como por consequencia de tudo, o Patro-F 2 cinio

cinio do Senhor S. Jozé mais poderoso que o de todos os mais Santos, deduzindo-o assim destas seguintes palavras: Ascendens autem Joseph à Galificultosa; mas tudo poderemos vencer com o grande Patrocinio de hum Santo, que como Jozé póde tudo. Vamos com a primeira.

Funda-se a primeira razao, que tem o Senhor S. Jozé para assistir sempre com o feuPatrocinio aos feus devotos pela Pessoa que he, Mas que he o Senhor S. Jozé pela fua Pessoa? Jozé, diz Joao Gerson seu grande devoto, foi a Pessoa mais illustre, mais nobre, e mais excellente, que nasceo entre os que puramente nascerao: Fuit Joseph vir dignior, & nobilior inter amnes homines, qui nati sunt ex stirpe Adam. Fallou Gerson nao fó como devoto, mas como quem fabia: era Jozé hum Augusto descendente dos Augustos Reys de Judá, e que o sangue lhe pulava nas veas; primeiro correo pelas de muitos Reys, Principes, Patriarchas, Profetas, Sacerdotes, e Juizes dos Povos, que primeiro estabelecerao, e forao os fundamentos primeiros da fua Cafa Real. Nas palayras do nosso thema temos a melhor expressão desta verdade: Joseph fili David. Querem dizer, que Jozé he filho de David. E quem foi David ? David foi nao fó Rey: David autem Rex, mas o mais famozo Rey, e hum dos mais illustres, e excellentes, que sahio ao mundo da

da Real Casa de David. Pois se David he Rey, e Jozé he filho de David, que se segue? Que? Que he Jozé huma Pessoa Real; pois Pessoas Reaes sao todos aquelles, que tiverem a fortuna de ferem filhos de Reys. Logo, se Jozé he huma Pessoa tao nobre, tao illustre, e tao excellente, claro está que tem obrigação de não faltar nunca com o seu Patrocinio pela Peffoa, que he. Sabido he o caso de Mardocheo, e Aman, Esther, e Assuero.

Condenado a pena de morte por hum decreto subrepticio do impio Aman, estava Mardocheo, e todo o Povo Hebreo; chegarao aos ouvidos de Esther os clamores do Povo, e movida de piedade, e compaixao, sem reparar nos decre-

tos de Assuero, que prohibiao com pena de morte, até a mesma Rainha, o entrar na fua Camera Real sem licença sua, entra Esther, pede, roga insta, e finalmente al cança de Assuero hum perdao geral para todo o Povo: Dona mihi animam meam pro qua oro, & populum meum pro quo obsecro. E porque ha de obrar Esther fimilhante acçao? Por que era Esther huma tal Pessoa. Era huma Pessoa Real, huma Pessoa illustre, e excellente, e entendeo que pela Pessoa, que era, estava obrigada a proteger, e amparar com o seu patrocinio a Mardocheo, e a todo aquelle povo, que afflicto, e desamparado recorria á fua piedade : Dona animam meam pro qua oro, & populum meum

pro quo obsecro.

Com esta forçosa obrigação nasceo ao mundo o Senhor S.Jozé pela suaPessoa. Nasceo huma Pessoa nobre, illustre, e excellente. E paraque? Para foccorrer, e amparar a todos aquelles, que afflictos, e desamparados, como Mardocheo, recorressem ao seu patrocinio. O Patrocinio, diz o sabio, he huma virtude propria, e natural das Pelsoas grandes, e soberanas: Corona inclyta proteget te; e quanto mais soberana, e illustre for a Pessoa, mais seguro fe ha de achar nella o seu patrocinio. Por isso adverte o mesmo sabio, que para o patrocinio ser o mais seguro se ha de recorrer ao soberano, que for mais illustre, que isto he o que diz aquelle Inclyto, junto áquella Coroa; Corona inclyta proteget te. Earazao a dá o Profeta Isaias, quando diz que os mais soberanos, e os mais illustres, fazem mais apreço da gloria de proteger, e amparar, do que de outra qualquer gloria. Nem as riquezas, nem os Imperios, nem outra alguma cousa do mundo, he de tanta gloria para hum foberano, e illustre, como a gloria de dar a hum necessitado o seu patrocinio: Super omnem enim gloriam protectio.

Daqui vem, que entre todas as graças, e beneficios, que recebemos dos grandes, e soberanos, sempre teve o primeiro lugar o seu patrocinio, tanto para quem o recebe, como para elles. Para elles; porque os grandes, e soberanos

fem-

sempre fizerao mais apreço de dar o seu patrocinio, do que de repartirem as fuas riquezas. O animo generoso, e Real de David, quando quiz remunerar a Berzellay a fineza de deixar o partido de Absalao, e seguir a parte de David, nao abrio os seus thefouros para o enriquecer, tirou dos hombros o seu manto Real para o cobrir: nao lhe deo do seu ouro, nem da sua prata, tomou-o debaixo do seu patrocinio: Veni mecum, & sta securus mecum in ferusalem. Antepoz a fombra do seu folio ás luzes do seu ouro.Julgou mais vantajoso paraBerzellay o feu patrocinio, do que as fuas riquezas. E certamente que sim; porque hum soberano nao dá tanto nas suas riquezas, quanto dá no

seu patrocinio. Equem recebe, sempre recebe mais no patrocinio, do que póde receber nas riquezas. Nas riquezas receberia huma fó graça, e huma só vez e no seu patrocinio, ficaria habilitado para todas as graças, e para qualquer occasiao. E assim muito seria a hum grande o fazer a hum pobre rico; porêm o tomá-lo debaixo do feu patrocinio, ainda seria muito mais. Em fim, hum foberano quando dá as fuas riquezas, empenha os feus thesouros; quando patrocina, empenha a fua Pessoa: quando dá, dá o feu; quando patrocina, da-fe a si : e muito mais he dar-se a si, do que dar o seu: assim exorna o Cardeal Hugo aquella Corona inclyta proteget te, do sabio: Se ipso proteget te; diz Se Hugo.

Se o Patrocinio pois he huma virtude propria de foberanos, e quanto mais foberano, mais obrigado está o dar-nos o seu Patrocinio; claro está, que nunca nos ha de faltar com o seu Patrocinio o Senhor S. Jozé, pela obrigação da fua foberania, ou pela foberania da fua Pessoa. Se o Senhor S. Jozé nao fora a Pessoa, que he, poderia fer que alguma vez faltalle a esta obrigação; mas o Senhor S. Jozé he huma tal Pessoa, que por isso mesmo, que he tal, nao fo nos nao ha de faltar com o seu Patrocinio, mas ainda no-lo ha de dar muito mais apressado, do que nós lho pedirmos, se lho chegarmos a pedir como a tal Pessoa.

Recorreo a Christo na Cruz pelo seu Patrocinio aquelle venturoso ladrao chamado Dimas : Domine memento mei, e he muito para notar assim a petição de Dimas, como o despacho de Christo. Dimas pedia a Christo o seu Patrocinio lá para muito depois, quando Christo se achasse já de assento no leu Reyno: Dum veneris in Regnum tuum: e Christo, sem esperar mais tempo, lho deo logo naquelle mesmo dia: Hodie mecum eris in Paradifo. E pois como assim? Determina o ladrao tempo para receber de Christo o seu Patrocinio , e Christo da-lhe o Patrocinio e ainda antes de chegar esse tempo? Sim: E porque ? Porque o ladrao nao fo pedio o que queria, mas acertou no modo com que o pedio. Pedio a Christo o seu

o seuPatrocinio, e lembrou-lhe que lho pedia como a tal Pessoa, como a Rey, como a foberano, e como a fenhor, que tudo isso dizem as suas palavras: Domine memento mei dum veneris in regnum tuum. E como Christo entendeo que Dimas nao lo lhe pedia o seu Patrocinio, mas que, quando lho pedia, lhe lembrava a Pessoa, que era; achou que, como tal Pessoa, estava obrigado a darlhe o Patrocinio, que lhe pedia, e dar-lho logo: Hodie mecum eris in Paradifo.

Com os devotos do Senhor S. Jozé fallo agora. Quereis que o Senhor S. Jozé vos acuda com o seu Patrocinio, e que seja logo, e muito mais apressado ainda do que vós quereis; pois pedi-lho pela Pessoa, que he;

FON

lembrai-lhe que he huma tal Pessoa, huma Pessoa a mais illustre, a mais excellente, e a mais soberana; lembrai-lhe que he filho de David: Joseph fili David.

Agora entendo eu a razao, porque quando o Anjo fallou ao Se-nhor S. Jozé, para que nao faltasse com o seu Patrocinio a sua Santissima Esposa Maria Santillima na resolução, que tomava, de a querer deixar: Voluit occulte demittere eam, usou destes mesmos termos: Foseph fili David, como que dizia: Olá, Jozé, que quereis fazer? Quereis deixar ao desamparo a volla Esposa? Quereis faltar a Maria com o vosso Patrocinio? Vede la o que fazeis: lembrai-vos que sois filho de David, e huma tal Pessoa, como vós, naõ

nao póde faltar com o feu Patrocinio. O Anjo assim o advertio, e assim o executou o Se-

nhor S. Jozé.

E este he tambem o fructo, que todos, affim grandes, como pequenos, devemos tirar desta doutrina, que, ainda que tao politica, he muito catholica. Os pequenos, e os necessitados recorrao confiadamente aos grandes, e soberanos, que nelles, pela Pessoa, que sao, hao de achar seguro o seu patrocinio, e amparo; e os foberanos, e gran-

des, lembrem-se que, por isso mesmo que sao taes pessoas, estao obrigados a nao faltar com o seu amparo, e Patrocinio. E por esta mesma razao, assim grandes como pequenos, recorramos feguramente ao Senhor S. Tozé pelo seu Patrocinio; porque nos nao pode faltar com elle por quem he, nesta vida, para conseguirmos muitos bens da fortuna, e da graça, e na outra o lummo bem de todos, que he a Bemaventurança. A-





# FONTE II. NASCE DO V. 27. CAP. I. LUC.

Viro, cui nomen erat Joseph.

E com as suas mysticus agoas entra a unit-se com as desta primeira corrente em hum discurso panegyrico em o segundo dia da Novena

DOSENHOR

## S. JOSEPH,

NO CONVENTO DE S. ANTONIO do Recisse no Anno de 1751.

Affistio

OILLUSTRISS. E EXCELL. SENHOR
LUIZ JOZE' CORREYA DE SA',
Governador de Pernambuco.

#### is J.z.M.J.



E os nomes mais augustos forao sempre huns como at-

tributos das Pessoas

mais excellentes, (Excellentissimo Senhor) fe os nomes mais augustos forao sempre huns como attributos G2 das

das Pessoas mais excellentes, depois de vermos aqui no primeiro dia o que foy o Senhor S. Jozé, em ordem ao seu Patrocinio pela excellencia da sua Pessoa, o que se fegue hoje he mostrar o que he pelo augusto do seu nome. Desorte que se ja vimos o como estava obrigado o Senhor S. Jozé a naő faltar com o seu Patrocinio aos seus devotos, pela Pessoa, que he; agora veremos o como tem esta mesina obrigação pelo nome, que tem, que he Jozé: Cui nomen er at Foseph. E porque para ponderarmos como se deve as excellencias de hum nome tao especioso, tao suave, e sempre augusto, seria pouco ainda muito tempo, e o que se permitte para huma Practica nao he muito, li comecemos. Cas

Sao os nomes, diz S. Isidoro, huns como indices, titulos, ou notas, pelas quaes fe lê nas margens, ou frontispicios do edificio do homem, o que encerra dentro em si: Nomen dictum est quasi notamen, quod nobis vocabulo suo res notas efficiat. E os Filosofos ensinao, que os nomes explicao as essencias das cousas. Por isso adverte S. Joao Chryfoftomo, que se nao ponha nome a cousa alguma, sem juizo certo das suas propriedades, e o mesmo escreve Santo Thomaz: Nomina debent proprietatibus rerum respondere. Até os Poetas o cantao assim.

Conveniunt rebus nomina sæpe suis. Na Sagrada Escritura temos a melhor expressa desta verdade. A todos os viventes

pôs

pôs Adao o nome, e neste nome, que lhes pôs, achou cada hum huma rigorosa diffiniçao da fua natureza, e propriedades adella :: -Onne, quod vocavit Adam anima viventis ipsum est nomen ejus. A Eva pôs Adaő este cnome, que quer dizer, may dos viventes; porque assim o havia de fer: Appellavit nomen ejus Eva mater viventium. O filho de Seth, e neto do mesmo Adao, chamou-fe Enos, que quer dizer, o que invoca a Deos; porque foy Enós o primeiro, que invocou o nome do Senhor: Enos, ipse capit invocare nomen Domini. A Moyses puzerao os Egypcios este nome, que significa, o que foy tirado das agoas; porque das correntes do Rio Nilo tirarao os Egypcios a Moysés: -91.II

Moyses, idest, ab aquis eductus: O Suavillimo Nome de Maria, diz Santo Ambrosio, em si mesmo está inculcando, que esta Purissima Virgem foy escolhida para Māy de Deos: Maria significat Deus ex genere meo: O Santo Nome de Emmanuel, que foy posto a Christo, por iso lhe foy posto, porque significa a inextimavel honra, que ao homem fez Deos, de se fazer, como elle, homem : Emniamuel , nobiscum Deus. Esta foy a fraze da Escritura desde o principio do mundo até a vinda de Christo, aonde apenas se achará algum nome, que nao feja expressivo da natureza, e propriedades do seu sujeito : pelo contrario porem da vinda de Christo até o presente muito pou-COS

cos se acharão, que o fujcito concorde com o nome. Antigamente os nomes não diziao mais, nem menos, do que os sujeitos erao em fi, ou pelas acções, ou pela nobreza; eafsim vemos lá muitos fujeitos, e muito famosos, e grandes, e com tudo com huns nomes bem pequenos, que quasima o passava o de huma, ou duas syllabas, e com bempoucas letras algumas: como Adao, Abrahao, Isaac, Jacob, David, Lot, Job &c., hoje nao he assim; vemos huns nomes, que nao fó fe formao de muitas letras, mas constao de muitas syllabas, e aindan fenocompoemude muitos nomes, e por islo estes nomes sempre dizem mais do que he em si o seu sujeito. E querem saber agora qual he a razao

delta differença? A razao he; porque no outro tempo os homens nao faziao os nomes para os tomarem, tomavao aquelles nomes, que lhes adquiriao, e punhao, ou as fuas acçoens, ou a fua natureza: hoje nao he assin; cada hum faz o nome, que quer tomar, ou pôr aos seus. e tomao os nomes, que querem, e asim fazem, ou compoem huns nomes muito grandes, e o sujeito ás vezes he bem pequeno.

Sendo pois certo, que os nomes se puzerao sempre, e devem pôr como indices, e explicação das propriedades mais notaveis dos sujeitos; e sendo tambem certo, como affirma S. Bernardo, que este nome fozé soy posto a este Santo Patriarcha, para que por elle se conhe-

nhecessem as suas mais especiaes excellencias: Quis, & qualis homo fuerit Beatus Joseph conjice ex appellatione, o proprio vocabulo. Vamos ja a ver, que excellencia particular fignifica neste grande Santo o nome Jozé. Diz o Santo Doutor, que Jozé nao fignifica, nem quer significar outra cousa, mais que augmento, ou augmentado: Exproprio vocabulo, quod augmentum non dubites interpretari. E seguio nisto Santo Ambrosio a fraze da Escritura, que diz, fallando do outro Jozé do Egypto, que este nome he hum tal nome, que traz comfigo a celestial benção de augmentar a quem o tem: Filius accrescens foseph filius accrescens: Mas, deixando agora os augmentos, que Jozétirou para si do seu nome, vamos aos que deste nome Jozé podem tirar os seus devotos, que sao os que nos pertencem hoje.

on He o nome de Jozé tao admiravel, que nao só augmenta a quem o tem, tambem augmenta a quem o invoca, ou a quem elle patrocina: porque patrocinar nao he outra cousa mais que augmentar; e a razao he evidente. Tendes esta, ou aquella necessidade, padeceis este, ou aquelle achaque, sentis esta, ou aquella falta de faude, falta-vos isto, ou aquillo; recorreis a este, ou áquelle Santo pelo seu patrocinio, alcancais por elle o que pedis : e que he isto, senao ficares com algúa cousa mais do que tinheis, ou que nao tinheis, e ficares affim augmentado,

tado, quando recebeis o seu patrocinio? E fendo isto graça commûa em todos os Santos, em o Senhor S. Jozé he attributo muito especial; porque no seu melmo nome tem todos os augmentos para quem patrocina. E esta he a differença, que vay tambem do Senhor S. Jozé ao patrocinio dos mais Santos; porque nos mais, assim como lhe falta o nome de Jozé, assim faltaő elles tambem muitas vezes com o seu patrocinio: porem o Senhor S. Jozé nao falta, nem póde faltar; porque no seu mesmo nome tem a razão para naő faltar : tambem temos prova; e certamente de nome.

Quando os Egypcios, naquella grande fome, que padecerao por sette annos, e com elia outras muitas ne-

tel. O.

ceilidades, recorrerao ao seu Rey Faraó para os remediar nella; diz o Texto, que o que fez Faraó, foy mandá-los recorressem a Jozé: Ite ad Foseph. Eu nao reparo agora em que Faraó mande ao feu povo recorrer a Jozé para a providencia daquella necessidade; porque sey que Jozé era hum seu Ministro, e hum tal Ministro, que fazia em tudo as vezes do seu Rey, e aos seus Ministros costumao os Reys e Principes mandar recorrer nas fuas pertençoens aos seus vassallos: o que eu noto muito he, nao dizer Faraó: ide ao Vice-Rey, senao ide a Jozé; e a razao do reparo he evidente. Quando alguma pessoa nobre occupa algum cargo grande no Reyno, ou Republica, nao se costu-

A-

ma fallar nessa Pelloa pelo nome, que tem, senao pelo cargo, que occupa; e nos Principes, e Reys, como. era Faraó, esta he a fraze do seu fallar: quando mandao recorrer a algum Ministro seu, nao dizem fallai a N.ou N.,o que dizem he: Fallai ao Secretario, fallai ao Vice-Rey &c. Pois seesta he a pratica comműa das Magestades, como perverte aqui a Magestade de Faraó esta pratica? Porque nao disse ao seu povo: fallai ao meu Vice-Rey; senao, fallai a Jozé: Ite ad Joseph.

A razao he; porque Faraó queria acudir áquella necessidade do seu povo, e queria que sem falta alguma fosse remediado: pois, que remedio? O mesmo, que elle buscou; mandar ao povo que

recorresse ao patrocinio daquelle homem nao pelo cargo, que occupava; mas fimpelo nome, que tinha: nao como a feu Vice-Rey; mas como a Jozé, que era: Ite ad Foseph: Porque entendeo Faraó, que pelo nome, que tinha, porque era Jozé, eftava obrigado a nao faltar com o seu Patrocinio: Ite ad Foseph. Boa doutrina se nos offerecia aqui para certos Ministros, que mais credito he para elles buscá-los pelo lugar, que occupao, do que pelo nome, que tem: será talvez, porque nunca tiverao nome, antes que tivesfem o cargo; mas o tempo não dá lugar, e nem estamos em lugar de Ministros, que necessitem desta doutrina : vamos ao noslo ponto. No sabota H

- Aquelle Jozé do Egypto foy figura do nosso Jozé, e se o sigurado sempre sahe com excessos á figura, porque nesta sao só representaçõens, o que nasce naquelle realidades; vede que obrigaçao tao forçola nao terá o Senhor S. Jozé pelo nome que tem; quando pelo mesmo nome, ainda em representação, a teve aquelle Jozé tao forçonos offerecia acur pfial

Assim está obrigado quem he Jozé a nao faltar com o seu Patrocinio, e assim se faz tambem o Patrocinio do Senhor S. Jozé para nós o mais seguro. Agora entendo eu a razaó; porque necessitando Christo, e sua May Santissima de hú Patrocinio o mais seguro, para que livrando-os da tyrannia de Herodes os puzesse em

falvo no Egypto, nao escolheo Deos para isto algum Anjo, senao só ao Senhor S. Jozé. A hum Anjo fabemos nós encarregou Deos o acudir a huma may chamada Agar, e a hum seu silhinho por nome Ismael, que nos desertos de Bersabee pereciao á necessidade; o menino morrendo de sede, e a may acabando, por ver o filho morrer. Pois se para huma mãy, e hum filho, humas taes peffoas, que erao escravas de Abrahao, teve Deos Anjos para os amparar, como nao tem agora hum Anjo para proteger a hum tal filho como Christo, e a huma May tal como Maria? Diremos que foy porque aqui podia o Senhor S. Jozé mais do que os Anjos? Não diremos tanto: mas sempre diremos foy

foy isto assim; porque no Senhor S. Jozé havia alguma cousa mais que nao havia nos Anjos. E que tinha o Senhor S. Jozé demais? Tinha o seu nome: tinha o chamar-se Jozé, nome que nao tem nenhum dos Anjos; por que nenhum se chama Jozé. E como o Senhor S. Jozé na virtude do seu nome tinha a efficacia do seu Patrocinio; por isso nas aos Anjos, fenao fó a Jozé encarrega Deos o Patrocinio de Christo; e Maria: Angelus Domini apparuit in somnis Joseph dicens, surge, accipe puerum, & matrem ejus.

Nao vem como he infeparavel a virtude do Patrocinio do admiravel nome de Jozé? bem fe fegue logo, que quem for Jozé, nao fó nao póde faltar com o feu Patrocinio, nao fó

ha de dar hum Patrocinio o mais seguro, fenao, que ainda o ha de dar, sem que para isso seja pedido, neinrogado. Depois de efpirar Christo no Calvario, ficou seu Sacro fanto Corpo na Cruz. ao desamparo, sem haver quem se resolvesse a dar-lhe sepultura. E tendo o Senhor, álèm de onze Apostolos, setenta e dous discipulos, nenhum delles cuidou naquelle defamparo. Quando eifque lá de Arimathea sahe hum certo homem ; e sem temor; nemo receyo dos Judeos, entra no Palacio de Pilatos, pede-lhe o Corpo do Senhor, e alcançada licença, lhe dá huma rica, e honrosa sepultura: e he de notar, que tudo isto fez este homem, sem que fosse pedido, nem rogado: Homo H2 gui-

quidam dives ab Arimathea ... venit ad Pilatum, & petiit corpus Jesus, & sepelivit eum. E porque cuidais vos que fez este homem o que nenhum dos outros se atreveo a fazer; e isto sem que o pedissem, nem rogallem? Sabeis porque? Porque no seu mesmo nome tinha a razao para o fazer afsim; porque era Jozé, e tinha este nome: Homo quidam dives ab Arimathea nomine foseph. E quem he Jozé, ainda que nao feja pedido; nem rogado; nao póde ver desamparados, que os não patrocine; nao póde faltar com o seu Patrocinio, por isso mesmo que he Jozé, e tem tal nome : Nomine Jo-Seph. ut sup a raton ob

Grande excellencia de quem he Jozé! Fazer beneficios fendo

Gilli-

rogado, dar o seu Patrocinio, sendo pedido; islo fazem muitos, e muitos nem illo fazem: porèm dar o Patrocinio sem ser rogado, fazer o beneficio sem ser pedido; islo o nao vi eu fazer a ninguem, e só a quem he Tozé o vi fazer. Senhores devotos do Senhor S. Jozé, quereis hum Patrocinio o mais feguro; quereis hum Patrocinio, que nunca vos possa faltar; hum Patrocinio; que vos não custe a vergonha, o pejo, ou trabalho de o pedir? pois recorrei ao Senhor S. Jozé, e recorrei a elle como Jozé. E sabeis o quando, e aonde o haveis de buscar como a Tozé para valcançares delle tudo isso assim? Ha de ser aqui, e ha de ser agora. E porque? Porque, sendo o Patrocinio do Senhor

S.

S. Tozé em toda a parte, e em qualquer tempo o mais seguro, por Jozé, ou por ser hum só Jozé; aqui, e agora ainda he mais seguro, pois se achao tres Jozés para o fazerem mais seguro, e mais forçosa a sua obrigaçao para nao faltar. Acha-se o Senhor S. Jozé, acha-se Sua Excellencia, que tambem he Jozé, e acha-fe como Jozé o nosso Reverendo Prelado. E certamente, que com huma mysteriosa ordem na mesma ordem, com que em cada hum se acha o nome de Jozé. Acha-se em primeiro lugar o Senhor S. Jozé, a quem se dedicao todos estes obsequios, e por isso tem tambem o nome de Jozé em primeiro lugar, porque nao tem outro nome mais que Jozé Acha-fe em segundo lugar Sua Excellencia, que fó depois do Senhor S. Jozé podia ser aqui o fegundo, fendo em tudo o mais sempre primeiro: acha-se, digo aqui como em lugar segundo, e por isso tem tambem o nome de Jozé em fegundo lugar; porque he Luiz o feu primeiro nome, e Jozé he o fegundo. Acha-fe em terceiro lugar o nosso Prelado, e propriamente como terceiro, porque he o que com o feu zelo, e cuidado he o agente deftes cultos, e veneraçoens, e por isso tem tambem o nome de Jozé em terceiro lugar, porque he o seu nome Fr. Manoel de S. Jozé A.

Agora notem o que diz a Igreja em huma oração dos feus officios; diz, que para o Patrocinio fer o mais feguro, fe hao de multiplicar para islo os in-

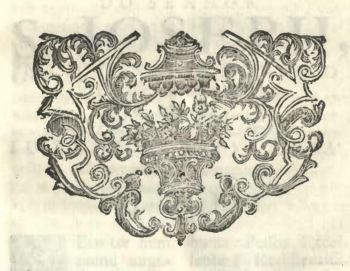
tercesfores : Multiplicatis intercessoribus largiaris. E que fao os obseguios, honras, cultos, e veneraçoens, que se fazem aos Santos, senao huns fortes, e efficacissimos intercessores para por meyo delles, e pelo seu Patrocinio alcancarmos de Deos o bom despacho das nossas petiçoens: e fe hum Jozé; só por Jozé, está ja obrigado a nao faltar com o seu Patrocinio, o que será tendo o seu Patrocinio dous Jozés mais por intercessores! Se hum Jozé só póde tanto, o que será hum Jozé triplicado; o que será tres Jozés unidos! Aqui podia eu agora atar muito bem a estes tres Jozés com aquelle Funiculus triplex difficile rumpitur, do fabio p quando diz que o cordel composto de tres cordeis com

dimculdade se rompe; que he o mesmo, que dizer que a uniao efpiritual de tres enlaçados em hum vence tudo, e tudo alcança. E o mesmo Christo o disse depois, quando disse, que o que se pedir em nome de tres, ou o que tres pedirem em seu nome, infallivelmente o hao de alcançar: Ubi duo, vel. tres congregatifuerint in meo nomine, ibi sum ego: Ese o nome destes tres que pedirem for Jozé, o que será? Por isso eu dizia, que quem quizer feguramente o Patrocinio do Senhor S. Jozé, recorra a elle agora, e recorranaqui. ol moupa, bu

E vós, glorioso Santo, ja que tanto podeis com esse vosso sociones; ja que como sociones; ja que podeis tanto, e ja que para las nossas venerações, sois aqui o pri-

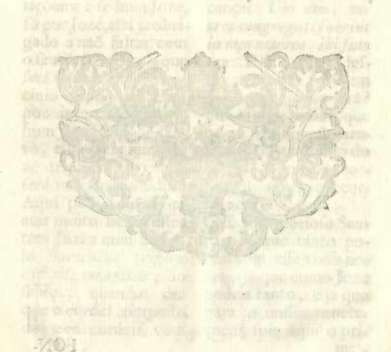
mei-

meiro Jozé, lembraivos muito particularmente daquelle Jozé, que depois de vós he o fegundo; de Sua Excellencia digo, que certamente comvosco póde muito como Jozé: tomai-o muito debaixo do vosso Patrocinio a Sua Excellencia, e nao vos esqueçais tambem daquelle Jozé, que he o terceiro dos voslos applausos, sem que siquem de
sóra todos os mais devotos; para que todos, por meyo do vossos Patrocinio, alcancemos nesta vida muitos auxilios de graça,
e na outra o fructo da
Bemaventurança. Amen.



neiro Jozó, iemirziv s muito particularniente daquelle Jozó,
que depuis devante o
fegundo, et Sua Lacellericia digo, que
cortamente comvolco
pode muito como Jopode muito como Jobeixo do vodo Patrocinio a Sua Excellencia, e mo vos esquecais tambem daquelle

José, que he o terceiro dos voños applaufos, fem que figuem de
fosa todos carrais devertes; para que todos, por mero do voñfo l'atrocemo, alcancoraos nella vidamastos cirabos de crasa
com coma o frada
l'emaventurançã. Anem.





Jon that I have a little

#### ONGE

DO V. 19. CAP. I. MATTH.

Foseph autem cum esset fustus.

E com as suas mysticas agoas entra a continuar as desta pri-meira corrente em hum discurso panegyrico em a terceira tarde da Novena.

SENHOR

# -ib roun

DE S. ANTONIO do Reciffe no Anno de 1751.

b mot mom Com affistencia ordenio eung mod

DO ILLUSTRISS. E EXCELL. SENHOR

LUIZ JOZE' CORREYA DE SA',

Governador de Pernambuco.

#### Fofth authors conserve constitut influs. I. fe. Min. in he fare lo



E o ter hum nome naugusto he dita grande: se he

grande fortuna o fer

huma Peffoa Excellente ( Excellentissimo Senhor) que fortuna, e que dita tao grande nao fera, fe ao

Excellente da Pessoa fe ajuntar o predicado da Santidade, e se ao augusto do nome se ajustar o sobrenome de justo! Pois isto, que poucas, ou raras vezes se acha junto em hum só sujeito, vemos hoje unido em o glorioso Patriarcha o Joseph autem cum Senhor S. Joze; porque nao só foi huma Pessoa a mais excellente, como filho de David: Joseph fili David; nao so teve o mais augusto nome, que he Jozé: Cui nomen erat foseph; tambem para timbre do nome, e realce da Pefsoa, teve o attributo de maisSanto, e mayor justo: Foseph autem cum esset justus. E se. pela Pessoa, que he, e pelo nome que tem, vimos ja o como estava obrigado a nao faltăr com o seu Patrocinio aos seus devo-

tos, esta mesma obrigação, e ainda mais forçosa, veremos hoje tem, porque foi hum perfeito justo: Joseph autem cum esset ju-Rus. Este o ponto para o discurso, vamos a ver agora se o discurso fere o ponto.

est justus. Este nome justo, tomado na sua primeira, e rigorosa fignificação, quer dizer: hum homem dotado da virtude da justiça, que he huma das quatro, a que chamao cardeaes. A justiça no homem tem dous effeitos principaes : o primeiro he fazer ao homem justo em si, e para comfigo; o fegundo he fazê-lo justo para com os outros, e fóra de si. O homem justo para com sigo, he aquelle, que tem em si todas as virtudes; porque das virtudes

tudes todas he a justiça a origem, o principio, e o fundamento. O homem justo fóra de si, e para com os outros, he aquelle, que nao falta ao proximo com o que lhe he devido. E tudo isto teve o Senhor S. Jozé, como justo, em gráo mais subido que todos os mais justos. Não só foi justo para comfigo, para o que teve juntas, e unidas em fua alma todas as virtudes, e ainda em gráo mais heroico, e perfeito que todos; tambem foi justo para com os outros, porque nunca faltou ao proximo com o que Îhe era devido, e mais perfeitamente, que nenhum : empor nestes dous principios veremos o como o Senhor S. Jozé está obrigado, e muito obrigado a nao faltar aos

feus devotos com o feu Patrocinio: por justo para comfigo; e por justo para com os mais.

Que o Senhor S. Jozé, como justo para comfigo, e como quem mereceo a justiça de ter em fi todas as virtudes, esteja obrigado a nao faltar com o feuPatrocinio aos feus devotos, he evidente; porque se ofaltarem, ou nao faltarem osSantos com o seu Patrocinio procede da mayor valîa, ou merecimento, que cada hum tem para com Deos, e este merecimento, ou valîa se faz mayor,e mais efficaz pelas maiores virtudes, e graças de cada hum ; fendo o Senhor S. Jozé nas graças, e virtudes o mais avantajado a todos si claro está que mais que ctodos ha deter majores mere-

I 2 cimentos

cimentos para com Deos; e como com Deos merece mais, tambem póde mais com Deos, e por consequencia está mais obrigado a nao faltar com o seu Patrocinio aos seus devotos. Tudo disse em menos palavras o devoto Ifolano: Mortalium inter patronos apud Deum arbitror Sanctum Joseph esse efficaciorem. Entre todos os advogados, diz este devoto, que tem os homens no Ceo para com Deos, não se póde duvidar lhe Jozé o mais refficaz ne o que com Deos certamente póde mais que todos; e he sem duvida, que tudo listo: tem pelo mais, que merece com Deos, como quem teve em si juntas, e unidas as virtudes todas, como justo para comsigo: Josephnautem I a cimentos

cum esset justus: mas para que vejamos isto melhor, pergunto:

E que mereceo o Senhor S. Jozé para si pela justiça das suas virtudes, ou por ter em si as virtudes todas, como justo para comfigo? Mereceo o que nenhum outro Santo mereceo, que foi o ser escolhido para Pay putativo do mesmo Deos feito homem. Pois se o Senhor S. Tozé pela virtnde dos feus merecimentos, ou pela justiça das fuas virtudes, mereceo o fer Pay de Deos feito homem: bem se segue que tem mais obrigação que outro Santo algum de nao faltar nunca com o seuPatrocinio aos seus devotos; pois por esta razao, mais que todos, póde mais com Deos, e tanto póde, que para dar o seu Patrocinio, nem

nem pede, nem roga a Deos. E pois nao pede, nem roga, o que faz? Manda, determina, ordena? Nao digo tanto; porêm digo que nao pede, nem roga; porque nem roga, nem pede como os outros Santos: ora notem.

He certo que, pelo Patrocinio dos outros Santos, alcançamos de Deos muitas graças, e beneficios; mas estes beneficios, e estas graças como as alcanção os mais Santos? Já sabemos que ha de ser pedindo, e rogando. E como rogao, e pedem? Sabem como? He com huma fubmifsao muito grande, e com huma grande derendencia; porque huns pedem como fervos, que assim pedia David : O Domine quia ego servus tuus: Outros pedem como

criados, assim pedia Moysés: Erat in domo ejus tanquam famulus. Outros pedem como amigos, assim pediao os Apostolos: Vos autem dixi amicos: Outros pedem como vassallos, assim pedem os Anjos: Ministri ejus, qui facitis voluntatem ejus : e quem assim pede, quem pede com esta dependencia; muitas vezes nao alcança o que pede. Pedir o servo ao fenhor, o criado ao amo, o amigo ao amigo, e o vassallo ao Rey, vai mui arrifcado este pedir. Porque o Rey; com a mesma magestade deRey, pode nao ouvir bem ao vassallo: o amigo, com a mesma cara de amigo, lhe diz que se deixe dislo; que ha amigos, que para tudo tem cara: o amo, com, a mesma confiança deamo,

amo, diz ao criado, que nao pode agora; e o Senhor, com a razao de Senhor, e talvez sem razao, diz ao escravo, que nao quer. E quem assim pede, leva muy arrifeado o despacho do que pede; porque he pedir com dependencia, e por isto faltao muitos Santos com o seu Patrocinio aos seus devotos, porque commummente todos pedem assim. O Senhor S. Jozé nao pode faltar com o seu Patrocinio aos seus devotos; porque nao he assim o como elle pede. E como pede o Senhor S. Jozé? Sabem como? Pede com Soberania, pede com Dominio, e pede com Imperio, porque pede com authoridade de Pay. Assim o considera o seu grande devoto Joao Gerson:

Dum Pater Filium orat velut imperium reputatur. Santa Thereza de JESUS nos explicará melhor o que queremos dizer. Pedia esta gloriosa Santa com muita instancia a Christo Senhor nosso por certa Religiosa, e achava a este Senhor muy remisso em lhe conceder o que lhe pedia. Quando ao mesmo tempo apparece o Senhor S. Jozé ao lado da Santa, e eisque como resoluto disse asfim a Christo: Senhor. conceda vossa Divina Magestade a minha devota Thereza, o que lhe pede. De maneira, que nao uzou de termos submissos; como quem roga, mas de palavras imperativas, como quem manda. Eif-aqui como o Senhor S. Jozé pede, nao pede com depen-

pendencia, pede com authoridade; nao roga com submissao, roga com imperio. Nao roga, nem pede o Senhor S. Jozé, quero dizer, nao pede, nem roga, como os outros Santos: este modo de pedir, e rogar, nem he absolutamente rogar, nem he totalmente mandar : pois que he? Agora o direi melhor he atar as mãos a Deos, e he ficar Deos como atado, e deixar fazer ao Senhor S. Jozé do seu Patrocinio o que quizer. Para atarmos tambem melhor o que himos dizendo, notem huma notavel advertencia do Evangelista S. Lucas. From Obal o

Falla este Evangelista de Christo nascido no portal de Belem, e diz que sua Santissima May, a Virgem Maria, o enfaixa-

ra, e envolvera em humas certas manti-Ihas, ou pannos: Etpannis eum involvit. Notavel advertencia por certo! Se Deos se tinha feito homem, se nascia menino, e tinha: Pay, e Mãy, ainda que pobres, he sem duvida que se havia envolver em pannos, e e enfaixar em mantilhas. Mas o certo he, que o Evangelista, que fez advertencia, havia mysterio. O mysterio foi, diz Drexelio com outros authores, e graves, que aquellas preciosas roupas, e aquellas ricas mantilhas, q assim thes devemos chamar, foi a pobre capa do Senhor S. Jozé; e o Padre Morales que tambem escreve o mesmo, ainda gozou o dita de alcançar huma reliquia deste manto sagrado depois de o adornar na Igre-12

ja titular de Santa Anastasia emRoma: Pannem vestis Beati 70sephi Sponsi Virginis, in quo involutus fuit Dominus noster Jesus Christus in sua natiwitate: sao palavras do Breve, que authorizou esta devota, e veneravel reliquia. Agora pergunto: E de que fervem as mantilhas, ou pannos, comque se enfaixao os meninos quando nascem? Servem de apertar ligar, e prender as mãos, e os pés das crianças. Assim o fazem com as fuas mantilhas todas as mays aos feus! filhinhos; e assim o fez ao feu MeninoJESUS) aquellaSantiflimaMay com a capa do Senhor S. Jozé, ligou-o, apertou-o, e prendeo-o de pés, e mãos: assim, o diz a glossa explicando este texto de S. Lucas: Manus, & pedes

stringuntur; e o canta assim tambem a Igreja em hum dos seus Hymnos, celebrando que com aquellas fagradas mantilhas, ou com a capa do Senhor S. Tozé atara Maria as mãos, e os pés do seu MeninoDeos:Dei manus, pedesque stricta cinxit fascia. Já se deixa entender que nesta capa do Senhor S. Jozé vai emvolto o seu Patrocinio, le assim sicou Deos atado de pés, e mãos com o Patrocinio do Senhor S. Jozé, e o Senhor S. Jozé com o seu Patrocinio livre, e desembaraçado, para o dar a quem quizer, como quizer, e quando quizer: e tudo mereceo o Senhor S. Jozé pela lumma perfeiçao, e heroicas virtudes, pelas quaes foi escolhido para Pay putativo de Deos feito homem, como justo para comfigo: Joseph autem cum

ellet justus.

E se o Senhor S. Jozé tem a Deos assim atado, ou como enleado com a sua capa, e o senPatrocinio tao livre para o dar como quizer; poderá haver alguma occasiao em que o Senhor S. Jozé possa faltar com o seu Patrocinio? Digo que nao, e em quanto homem justo para com os outros, e por aquella parte da justiça, que manda, que o homem justo dê o cada hum o que he feu, que he a segunda parte do nosso discurso. Mas he necesfario, que para o Senhor S. Jozé nao faltar com esta justiça de dar o seu Patrocinio a quem o quer, haja tambem justica, ou direito da parte de quem o pede. E que direito,

ou justiça podem ter os devotos do Senhor S. Jozé ao seu Patrocinio, para que elle de justiça nao possa tambem faltar? Nao he necessario outra mais que o ser seu devoto; servillo com huma vontade liza, amá-lo com hum coraçao puro, e ter nelle huma confiança tholica, e christaa. E eis-aqui tem os devotos do Senhor S. Jozé hum bello modo, e huma rica traça para trazerem tambem ao Senhor S. Jozé como atado, e enleado. O Senhor S. Jozé com a sua capa atou os pés, e mãos de Deos para o deixar fazer do seu Patrocinio o que quizer: e os devotos do Senhor S. Jozé com o seu amor, e devoção podem atar tambem a este Santo de mãos, e pés para lhes nao faltar K com

com o seu Patrocinio, pois está obrigado assim a dá-lo de justiça: Foseph autem cum

esset justus.

Aqui estava eu agora para me retractar do que disse ja nas doas Practicas antecedentes. Disse que quem quizesse que o Senhor S. Tozé lhe nao faltasse com o seu Patrocinio, que lho pedisse pela Pessoa que era, e pelo nome que tem : disse bem, não me quero retractar; porêm disse pouco entao, agora digo mais, e melhor. Quereis que o Senhor S. Jozé de nenhuma forte vos falte com o seu Patrocinio? Pois buscai-o, ou agora, ou em outro qualquer tempo, e buscai-o como justo. Pela Pessoa que he, e pelo nome que tem, nao vos hade faltar; porque nao ha de querer faltar á

regalia do nome, e a excellencia da Pessoa: mas como isto nao he de justiça, he por benevolencia, pode faltar, e pode nao querer, se quizer: agora nao, buscado como justo nao pode faltar; porque de justiça está obrigado a dar-vos o seu Patrocinio, por isso mesmo que he justo: Foseph autem cum esset justus. In a cons

Agora me parece estou ouvindo dizer a algum critico, que nesta Practica nao segui o methodo, ou modo de provar conforme guardei nas outras; porque se nas duas primeiras, mostrando que estava o Senhor S. Jozé obrigado a nao faltar com o seu Patrocinio pela Pessoa que era, e pelo nome que tem, provei isto com sujeitos determinados do nome de Jozé, e excellentes pela Pessoa: parece pedia a formalidade, que isso mesmo fizesse agora, e que para mostrar que o Senhor S. Jozé estava obrigado de justiça a nao faltar com o seu Patrocinio, havia mostraristo com sujeitos determinadamente justos. A critica na apparencia alguma força parece ter : porêm na realidade nao tem alguma; porque no que disse nao me apartei do que he ser justo conforme a divizao. Mas porque deixemos satisfeito este escrupulo, en provo tudo quanto fica dito neste discurso, com hum texto só, e de sujeito determinadamante justo. Notem com attençaō. di pela errinuna

Quando David fugitivo das furias de Saul, e desamparado

de todo o focorro humano deixando a Corte de Jerusalem, se retirou da vista daquella féra humana; depois de andar embrenhado por montes, dormindo por covas, e grutas, passados alguns tempos, se determinou a tornar para a Corte: e dando parte desta resolução a alguns daquelles, que o acompanhavao, tratarao dessuadi-lo fortemente deste intento; propondo-lhe o risco a que se expunha em ir-fe metter nas garras daquelle Leao furioso; porêm o que David fez, foi responderlhes assim: que para que o conselhavao andar por aquelles montes, como pafsaro solitario, sem habitação certa, se elle tinha recorrido ao Patrocinio de hum fujeito, no qual confia-Va.

va tanto, que seguramente o havia proteger, sem que as iras de Saul, e nem todas as fuas aftucias o pudessem offender: e que este tal sujeito, debaixo de cujo Patrocinio estava, era o mesino Deos: In Domino confido, quomodo dicis animæmeætransmigra in montem sicut pasfer? E como achou David em Deos este Patrocinio tao feguro? Seria em Deos, como Senhor pela Excellencia da sua Pessoa? Nao. porque assim ja David fe tinha queixado, que buscando-o huma vez o nao achara: Exurge, quare obdormis Domine? Seria em Deos debaixo da protecção do seu nome. Tambem nao; porque ainda que David alguma vez disse; que assim o havia de buscar: Nomen Domini invocabo ; o.

nome de Deos naquelle tempo, que era o nome de Jehovath; mais era para metter terror, do que para reconciliar agrado ; porque ainda que Santissimo era terrivel: Sanctum, & terribile nomen ejus. Pois como buscouDavid emDeos este Patrocinio tao seguro, que julgou de nenhuma forte lhe podia faltar? Elle mesimo o disse logo, dando a razao porque tanto confiava nelle Porque tinha buscado a Deos, como a suj eito justo: In Domino confido. . . Quoniam justus Dominus, & justitiam dilexit, aquitatem vide vultus ejus, e notem, que nao diz só, que buscara a Deos; como fujeito justo em si pela eminencia da sua santidade, e justiça das fuas virtudes: Fustus Dominus; mas tam-

tambem como a sujeito dotado da virtude da justiça, que obriga a dar com igualdade a cada hum o que he feu: Et justitiam dilexit; aquitatem vide vultus ejus. Ainda nao dissemos tudo: e que justiça pôs David da sua parte para merecer de Deos, como justo, o feu Patrocinio? Nenhuma mais que a confiança, que tinha posto no mesmo Deos o seu affecto, e a sua devoção: In Domina confido. Enfinando-nos assim. David, que quem quizer hum Patrocinio o mais seguro, ha de buscá-lo em hum fujeito, que álem da excellencia da fuaPeffoa, se do bom nome que tem, ha de ter tambem por fumma da perfeição o attributo de justo. Este sujeito, depois de Deos, he o Senhor S. Jozé: re-ICNIE

corramos a elle, pondo da nossa parte a justica, e o merecimento da nossa fé, e devoção, que elle da fua parte nos nao ha de faltar em nos dar o seu Patrocinio; porque af sim está obrigado esmo justo, que he: 70seph autem cum estet

justus.

E quem, Excellentissimo Senhor, quem melhor que vossa Excellencia tem para isto mais justiça, e merecimento? Por mais que todos os devotos do Senhor S. Jozé o seu devoto; por mais affectuoso, por mais empenhado, e por mais: mais que? Hia a dizer por mais justo: mas sempre direi, por mais ajustado. Pois se, mais que todos, tem VoslaExcellencia mais justiça ao Patrocinio do Senhor S. Jozé; o Senhor S. Jozé tem tambem

também mayor obrigação de justiça em não faltar a Volsa Excellencia com o seu Patrocinio; pois como tão justo não pode faltar em dar a cada hum o que he seu. E assim a cada hum dos seus devotos, conforme ao que lhe merecer, lhe

guem, Excellen-

Scuber & Jose tem

anodena.

dará tambem oSenhor S. Jozé o seu Patrocinio a medida da sua justiça, e do merecimento de cada hum, nesta vida, para conseguirmos os bens da graça, e na outra o summo bem da Gloria. Amen.

Dees, come justo, o

four Patrocinie ? Ne-



Senhor 3. Joze de

### FONTE IV.

NASCE DO V. 23. CAP. III. LUC.

Ut putabatur Filius Joseph.

E com as suas mysticas agoas entra a augmentar as desta primei-

Minds will One SIE N HOOR

## S. JOSEPH,

Na festa do seu Patrocinio, em occasiao, que se esperava pela noticia da Acclamação

DO FIDELISSIMO MONARCHA

# D. JOSEPHI.

No Convento de Santo Antonio do Recisse Anno de 1751.

Affistio

O ILLUSTRISS. E EXCELL. SENHOR

LUIZ JOZE' CORREYA DE SA',

Governador de Pernambuco.

#### . Land Hohuma Pelian



Ozé Illustre! ExcellenteJozé! (Divina, ma Magestade!

e humana Magestade! Senhor, nao repare Vosfa Magestade em que estando exposto, e patente nesse Throno, tivisse eu a ousadia de tomar primeiro venia a Jozé, do que a Vossa Magestade: porque se Volla Magestade está ahi nesse Throno como Rey: Christus in EucharistiaRex; tambem he certo está ahi como morto: Tamquam occifilm: e como morto o Rey, por direito lhe deve occupar o Throno o herdeiro mais chegado, e Vossa Magestade nao tem outro herdeiro mais que Jozé, a Jozé, que ja considerava no Throno do Rey morto, se forao hoje todas as minhas attençoens: Ut putabatur filius foseph) Jozé Illustre! Excellente Jozé! Se por Pelloa tao grande nascestes ja excellente, como fi-Iho de David : Foseph fili David; que Excellente Pessoa não sereis hoje por Pay de Christo: Ut putabatur filius Foseph! Por Pay deChristo, grande Pes-

foa no Ceo, pelo poderoso do vossoPatrocinio, pois no Ceo respectivo o nao ha mayor; como vimos todos estes dias, e o diz o vosso devoto Isolano): Mortalium inter Patronos apud Deum arbitror Sanctum Joseph este efficaciorem. Por filho de David, grande Pessoa na terra, pelo illustre da vossa ascendencia; pois por ella nenhum nasceo na terra mais illustre que vôs. Assim o publica Joao Gerson, outro voslo grande devoro: Fuit Joseph vir dignior, o nobilior inter omnes bomines, qui nati funt exstirpe Adam.

E se he huma Pessoa tao Illustre, e Excellente Jozé, que titulo lhe daremos hoje pelo excellente, e illustre da sua Pessoa? As circunstancias do tempo,

e as excellencias de Jozé me estao excitando, e assim supponho o farao nos animos dos feus devotos, e apaixonados, a que acclamemos hoje a lozé por nosso Rey, e Senhor. Assim será:por noslo Rey, e Senhor veremos hoje acclamado a Jozé. E com razao; porque se o ser huma Pessoa a mais illustre, e excellente he a melhor condicao para qualquer poder ser levantado emRey; quem melhor para Rey do que Jozé, pois he huma Pessoa a mais excellente, e illustre: Foseph fili David? Se o ter hum nome bom he predicado requisito para hum Principe perfeito; quem mais perfeito para Principe do que Jozé, pois tem hum tao bom nome : Cui nomen erat Foseph? Se o ser hum

fujeito dotado da virtude da justiça, he attributo necessario para hum Monarcha, que mais para Monarcha do que Jozé, pois he por antonomalia o justo: Foseph autem cum esset justus? Esta sem duvida foi toda a traça, com que nas tres practicas antecedentes tomei por empenho mostrar-vos que Jozé era huma Pessoa a mais illustre, e excellente; tinha hum bom nome, e era perfeito justo : para que movendo-vos affim as vontades com tao fingulares prendas, achasse hoje os vossos animos dispostos para o intento, que trazia de acclamarmos hoje a Jozé por nosso Rey, e Senhor. E este será todo o empenho deste devoto, e luzido acto. Veremos o como Jozé está acclamado por L Rey,

Rey, e Senhor nosso; o Reyno aonde está, de quem he Rey, e quando foi acclamado. Para tudo nos hao de dar fundamento as palavras do thema, que sao do Evangemo, que a Igreja applica hoje para a festa do grande Patrocinio deste glorioso Patriarcha: Ut putabatur filius Joseph. Este foi o assumpto, que me occorreo, e achei mais proprio para as circunstancias do tempo, e do dia de hoje : porque se este he o dia,em que a Igreja faz festa particular ao poderoso Patrocinio de Jozé; para conhecermos me-Ihor quem Seja Jozé pelo seu Patrocinio, nenhum assumpto ha mais proprio do que este, em que Jozé se ha de ver Rey, e Senhor noslo. Para as circunstancias do tem-

po tambem proprio, pois estamos em tempo de acclamação. As outras, que formos dizendo, cada hum as applicará conforme as entender; humas no fentido allegorico, outras no seu proprio fentido, e muitas equivocas, ou appropriadas. Tudo poderemos vencer, se nos asfistir tambem o Patrocinio de hum Santo, que, por Esposo de Maria, e Pay de Christo, teve para tudo toda a graça. Mada II. Boy do que jaze, pais

Ave Maria.

dente, e illera

Por nosso Rey, e Senhor temos hoje acclamado a Jozé: e se para hum Rey ser acclamado por tal, ha de ter titulos por onde o possa ser; que titulos terá Jozé por onde possa ser acclamado Rey? Tem to-

dos

dos aquelles, que em rigor de Direito sao necessarios, e fundados todos nas breves palavras do nosso thema: Ut putabatur filius Foseph. He Jozé Pay de Christo, e Esposo de Maria, que tudo querem dizer estas palavras: e por ambos estes titulos podia Jozé fer acclamado Rey. E primeiramente por Esposo de Maria. S Bernardino de Sena, fundado em certa regra de Direito, e fallando de Jozé, como Esposo de Maria, diz que todos aquelles titulos, e excellencias, que gozava Maria Santissima, as lograva tambem Jozé como seu Espofo; porque he regra de Direito, que tudo o que he da Esposa, he do Esposo: Omnia, que sunt uxoris, sunt viri. E que titulos

tem Maria em quanto ao tratamento da fua Pessoa? Tem os titulos de Rainha, e Senhora nossa: Maria, id est Domina, Regina nostra. Logo se o que he da Esposa he do Esposo, aonde a Esposa, que he Maria, he Senhora n ossa, e nossa Rainha; Reyl, e Senhor nosso ha de ser Jozé, que he o seu Esposo. Assim o tem o mesmoDireito em outro texto expresso: Reginarum Sponsi in partem Regni vocantur ita ut viris suis titulum Regis, impertiant. Quer dizer: Quem jamais cazou com huma Rainha, que nao fosse Rey? Quem teve jamais por Esposa a huma Senhora, que se nao chamasfe tambem Senhor? Logo se Maria he nossa Rainha, Rey, e Senhor nosso ha de ser L 2 tam-

também Jozé, pois he Esposo de Maria: ReginarumSponsi in partem Regni vocantur, &c. Eis-aqui o como a Jozé lhe compete o titulo de Rey, e Sephhor, por Esposo de Maria; e isto mesmo fe lhe deve por Pay de Christo. He Christo Rev , e Senhor: Dominus, in Rex; he Jozé Pay de Christo: Ut putabatur filius foseph; pois seja Jozé tambem Rey, e Senhorange mes angola

Senhor de toda a fua casa constituio lá ao seu Jozé o Rey Farao :1 Constituit eum Dominum domus suæ: e mad menos o fez tambem Rey fegundo , ou Vice-Rey de todo o seu Reyno: Et Principem omnis possessionis suæ. E nem podia deixar de ser assim: era Jozé Pay de Faraó: estava Faraó .5 .

em lugar de filho, e Jozé em lugar de Pay: Fecit me Dominus qua-& Patrem Pharaonis: e como nos Pays recahem, ou reflectem as excellencias dos filhos; fendo Faraó como filho de Jozé Rey, e Senhor, Senhor, e Rey hade ser Jozé como seu Pay: Fecit me Dominus quali Patrem Pharaonis: Con-Stituit eum Dominum, dr Principem. Isto, que naquelle Jozé vio já o Egypto, vemos nós aqui em o noslo Tozé: he Senhor, e Rey o filho de Jozé, que he Christo: Rex; & Dominus; Rey, e Senhor ha de ser Jozé, que he seu Pay: Ut putabatur filius Joseph: Constituit eum Dominum . & Principem.

Ainda para Jozé poder ser Rey, tem outro titulo mais, e melhor ainda. Porque

fe

se os mais forao por graça, ou privilegio, este he por descendencia, e natureza. Por natureza, e descendencia he Jozé filho de David : Joseph fili David. E se David por descendencia, e natureza foi Rey:David autem Rex; Rey ha de fer tambem Jozé, como filho, e defcendente de David. He Rey o Pay de Jozé, que he David; pois seja Jozé, que he seu filho, tambem Rey: 70seph fili David: David autem Rex.

Eif-aqui temos ja o como póde Jozé estar acclamado em Rey, por todos aquelles titulos por onde hum Rey o póde ser. Por Esposo de Rainha, por Pay de Rey, e por silho, e descendente de Rey. E para que sique so pozé está accladir.

mado Rey, reparai no que nao ha ainda meya hora aconteceo aqui. Ainda agora naquelle Coro, antes de se entrar a este solemne acto da Missa, ouvistes entoar hum Te Deum laudamus! Tambem o eu ouvi, e sahindo a inquirir a causa, nao achei quem me delle a razao delta novidade; ao que eu respondi : nao importa, seja o que for; para mim ja sei o que he: he confirmação do que temos dito. He para que fiquemos entendidos, que lozé está acclamado Rey.E porque? Porque o ultimo acto de huma acclamação, he folemnemente o Te Deum laudamus em acção de graças. E isto mesmo he o que nos persuade o Te Deum laudamus, que ha pouco ouvimos, que demos a Deos

a Deos as graças por nos dar hum tal Rey como Jozé: Te Deum laudamus; e que todos prostrados a seus pés, confessemos, e reconheçamos a Jozé por nosso Rey, e Sentor: Te Dominum

confitemur.

Mas se nao ha Rey fem Reyno, qual ferá o Reyno de Jozé? Eu nao sei se he allegoria, se he propriedade, ou se he equivocação do meu discurfo;o que sei he, que Jozé está acclamado Rey. E sabem donde? Em Portugal. He Portugal o Reyno, donde Jozé está acclamado Rey; porque he Portugal, e foisempre oReyno de Jozé. Bem sei que me podem dizer, os que tem lição da Escritura Sagrada, e ainda os! que lem as historias Seculares, que a Jozé por descendente de

David, o Reyno que lhe tocava por herança, era o Reyno de Israel, e eu tambem afsim o digo. Pois se Israel era o Reyno, que pertencia a Jozé, como digo cu agora que. em Portugal he que está Jozé acclamado Rey? Por islo mesmo. E a razao eu ja a apontei aqui da outra vez, pregando nas Exequias do Fidelissimo, e Augustissimo Rey Dom Joao V. de incomparavel faudade, quando disse que tanto fazia dizer Porrugal, como Ifrael, e Ifraelitas, como Portuguezes; e juntamente quando disse que asfim como o Reyno de Israel era o Reyno de Christo, e os Israelitas Povo de Deos; afsim tambem Povo de Deos era o Povo Portuguez, e o Reyno de Portugal Reyno de Christo

Christo, como o mesmo Christo o disse ao seu primeiro Rey D. Affonso Henriques, quando pregado em huma Cruz lhe appareceo, e fallou no Campo de Ourique : Volo in te, o in semine tuo imperium mihi stabilire. E agora accrescentando mais, digo: que por isso mesmo que a Jozé pertencia o Reyno de Christo, por illo mesmo ha de ser Jozé hoje Rey de Portugal; porque Portugal he com especialidade o Reyno de Christo, e como Reyno de Christo pertence a Jozé, e só a Jozé. Repara Santo Ambrosio com a sua co-

Repara Santo Ambrosio com a sua co-stumada energia, ou agudeza, que pedindo o bomi ladrao a Christo na Cruz o seu Reyno: Domine memento mei dum veneris in Regnum tuum.

Christo não lhe dera o Reyno em quanto Reyno, só lho dera em quanto Paraifo: Non de Regno respondit, sed bodie mecum eris in Paradiso. Aduvida está percebida: se o ladrao pede o Reyno de Christo em quanto Reyno; porque razao lho dá Christo em quanto Paraizo, e nao em quanto Reyno: Non de Regno responpondit, sed bodie mecum eris in Paradiso? Para darmosa resposta devemos advertir que nao falta quem diga que o ladrao teve para si que Christo temporalmente havia reinar em Israel, assim como tambem se enganarao os filhos de Zebedeo: outros dizem, e he o commum, que o Reyno, que pedia o ladrao, era o Reyno do Paraifo, ou da Gloria. Tambem de

devenos notar que Christo teve dous Reynos: hum espiritual, que he o da Gloria, ou Paraiso, e outro temporal, que era o de Ifrael. Agora vai a resposta de Christo, como confirmação do dito, e como quem com ella tirava a Dimas toda (a) equivocação do que pedia. Se tu, ó Dimas, me pedes o men Revno espiritual, a minha Gloria, on o men Paraiso; neste não tenho duvida tenhas entrada: Hodie mecum eris in Paradiso: mas o meu Reyno temporal, o Reyno de Israel, esse nao to posso eu dar: Non de Regno respondit. E porque? Porque no Reyno de Ifrael, em quanto Reyno de Christo, estava figurado o Reyno de Portugal, que tambem he Reyno de Christo: Impe-

rium mihi; e o Reyno de Portugal, em quanto Reyno de Christo, de tal sorte pertence a Jozé, que se nao dá a outro senao a Jozé: Non de Regno respondit. Mais adiante diremos o mais, que falta.

He logo Portugal o :Reyno de Jozé: he logoJozé Rey de Portugal. E ja agora podemos faber tambem que he Jozé hum tal Rey, que, como Rey de Portugal que he,he Rey de Reys, e Senhor de Senhores.Porque se o ser Rey de Revs, e Senhor de Senhores, he pôr em hum Reyno Reys da sua mao, e ter da sua mao os Reys deste Reyno; tudo isto tem Jozé em Portugal: tem de sua mao aos seus Reys; e pôs tambem Reys da fua mao. Ese nao digao Portugal:mas Jozé o dirá

dirá primeiro: Per me Reges regnant, or per me Principes imperant: Por mim, diz Tozé, e bem o pode dizer, por mim reynaő os Reys em Portugal: Regnant: e por mim tem imperio em Portugal os seus Principes: Imperant: e podera isto ser assim? Responda Portugal agora, e elle dirá o como he isto. E que dirá Portugal? Dirá que, para o livrar do cativeiro de Castella, lhe deo S.Jozé aquelle seu famoso libertador, o Senhor Rey D. Joao IV. que para Restaurador de Portugal naiceo em dia de S. Jozé. E se isto he dar Jozé Reys, e Senhores a Portugal, e pôr em Portugal Senhores, e Reys da fua mao; isto he ser Jozé em Portugal Rey de Reys, e Senhor de Senhores.

Assimi se sez Jozé em Portugal Rey de Reys, e Senhor de Senhores dando Reys a Portugal, e assim se confirma Rey; e Senhor dos Senhores Reys de Portugal; obrigando-os por estes beneficios na que lhe paguem feudos, e rendao vassallagem, como Reys, que estao da sua mao. Que outra cousa são os cultos, as veneraçoens, os obsequios, e honras, que confagrao todos os annos a S. Jozé os Reys de Portugal, senao humas obrigaçõens voluntarias, com que se reconhecem subditos, e vallallos de S. Jozé? Elles affim se fazem vassallos de Jozé, e Jozé, por ter taes Reys por vassallos, he Rey de Reys, e Senhor de Senhores. Mas paremos aqui, e notemos acerca disto huma es-M pepeculação curiosa.

Esta a que chamamamos vasfallagem dos Reys de Portugal a S. Jozé suppõem duas couzas: suppõem hum beneficio, e suppõem hum agradecimento: luppoem hum beneficio, com que Jozé penhorou a Portugal, e suppoem hum agradecimento, comquePortugal se desempenhou para com Jozé. Agora pergunto: e o beneficio por quem começou? Começou pela Magestade do Senhor ReyDom Joao o IV.; porque nelle deo S. Tozé Reys a Portugal. E por quem começou o agradecimento? Começou pela Magestade do Senhor Rey Dom Joao o Quinto; porque por este grande Rey começou em Portugal la devoção do Senhor S. Jozé. Oh Rey sempre grande! Se grande por Rey de Portugal como Joao; como Quinto ainda mayor que aquelle Joao em quanto IV.

Daquelles quatro Espiritos, que vio Ezequiel, em que primeiro se figuravao varios Reys, e Monarchas do Mundo, não fó foi a Aguia a mais favorecida deDeos;porque a esta por Aguia se lhe deo a Coroa: tambem foi a mais agradecida, pois como Aguia generosa soube levantar-se e elevar-se toda em Deos: Desuper: mas he de notar, que fallando desta Aguia Ezequiel humas vezes lhe dá o quarto lugar; porque com os tres diz faz o numero de quatro: Similitudo quatuor animalium: outras vezes mostra ser o Quinto no lugar em que está; porque diz que sao quaquatro os fobre que voa: Desuper ipsorum quatuor. E pois como assim? A Aguia, que sempre he a mesma, ha de chamar-se alli Quarto, e Quinto? Sim. E porque?

Porque naquelles Espiritos estavao figurados tambem os quatro Evangelistas, dos quaes na Aguia estava significado Joao. Pois seja Joao o Quarto, e seja Joao o Quinto: seja Joao o Quarto quando na Coroa recebe favores; e seja Joao o Quinto quando fabe agradecer favores pela Coroa. Mas por isso mesmo, que os sabe agradecer como Quinto, fique superior a Joao, quando os recebe como Quarto: Desuper ipsorum quatuor. Do Senhor ReyDomJoao oQuarto forao os empenhos, em que S.Jozé o

pôs; do Senhor Rey Dom Joao o Quinto forao os desempenhos para com S. Jozé. Receber favores no Reyno, e lográ-los isso foi para Joao o Quarto; pagar favores recebidos pelo Reyno, isso foi para Joao o Quinto.Por islo como Quinto fique superior a Joad como Quarto: Desuper ipsorum quatuor. E por isso, como hiamos dizendo, se só para este Rey se guardou a devoção de S. Jozé; se elle foi o primeiro, que reconheceo a Jozé esta vassallagem; por elle começou tambem Jozé a ser em PortugalRey deReys, e Senhor de Senhores.

Assimhe, ja nao temos duvida que he
Jozé Rey de Reys, e
Senhor de Senhores,
como Rey que he de
Portugal. Mas quando tomaria Jozé a
M 2 posse

posse deste Reyno? Quando seria acclamado Revide Portugal? O dia nao o pude addivinhar:mas posso seguramente assignar o tempo. Tomou posse Jozé do Reyno de Portugal, entrou na posse deste Reyno, quando no mesmo Reyno faltou hum Joao, que nelle occupava o lugar de Quinto; e assim depois de hum Joao o Quinto, temos hoje hum Jozé Primeiro. E assim havia de ser; porque o ser Jozé o primeiro no Reyno' de Portugal, depois de Joao o Quinto estava determinado desde que Portugal começou a fer Reyno de Christo.

Já dissemos, que o Reyno de Portugal começou a ser Reyno de Christo, quando o mesmo Christo pregado em huma Cruz

slog s M

deo o titulo de Rey, e a investidura do Reyno ao nosso primeiro Monarcha D. Affonfo Henriques; affim como também o Reyno de Ifrael, em que o de Portugal estava figurado, na Cruz he que começou a ser Reyno de Christo: Si Rex Israel est, descendat de Cruce. Agora notem o que aconteceo no Calvario no dia desta posse.

of Acharao-se allisseis Pessoas, e todas com pertençoens áquelle Reyno. Achava-se Christo, que actualmente estava de posse delle, e era a primeira; achava-se Maria Santissima, e era a segunda ; achava-se Maria Cleophas, e era a terceira: Maria Magdalena, e era a quarta; e em quinto lugar o Evangelista S. Joao. Assim, e por esta ordem

20

os poem alli o mesmo Evangelista: Stabat juxta crucem Jesu, ahi o primeiro: Mater ejus, o segundo: Et foror matris ejus, Maria Cleophe, o terceiro: Et Maria Magdalene, o quarto : Vidit & discipulum stantem, e eis-ahi o quinto: achava-se finalmente o bom ladrao, que a vozes pertendia o mesmo Reyno: Domine memento mei, dum veneris in Regnum tuum. Já dissemos, com Santo Ambrosio, que dando Christo ao bom ladrao o Reyno, que lhe pedia;nao lho dera com titulo de Reyno, e fó lho dera com nome de Paraiso: Non de Regno respondit, sed hodie mecum eris in Paradiso: e a razao foi; porque naquelle Reyno, em quanto Reyno de Christo, estava significado o

Reyno de Portugal; e o Reyno de Portugal, em quanto Reyno de Christo, nao se dava a outrem senaő a Jozé:e a razao desta razao a daremos agora. Nao deo Christo o seu Reyno a Dimas, porque para Dimas entrar naquelle Reyno, havia entrar depois de Joao, que alli estava em quinto lugar; vindo a ficar assim sendo Dimas o primeiro depois de Joao, que era o quinto. E ser o primeiro depois de Joao o Quinto, no Reyno de Christo, ou no Reyno de Portugal, isto, depois que comecou a ser Reyno de Christo, estava reservado para Jozé. Valha-me Deos, que uao fei com quem fallo aqui, ou daqui até onde, e para quem me arrebata o pensamento, com que fallo! O. certo

certo he que estou fallando do noslo Jozé, como Rey de Portugal, e como quem estava determinado desde que Portugal foi Reyno de Christo para tomar a posse delle, depois que nelle faltasse hum Joao, que era o quinto. Para que vissemos assim, que por este grande Rey, e Quinto Joao começou Jozé a ser Rey em Portugal, e como talRey deReys, e Senhor de Senhores.

Este foi o tempo, em que Jozé, como Primeiro do nome se acclamouRey emPortugal, quan lo emPortugal faltou hum Joao, que no nome era o quinto. Mas oh! E que se seguem-se as mayores glorias de Portugal, e para Jozé tambem as suas glorias mayores. A mayor gloria para

Jozé, por se ver em PortugalRey deReys, e Senhor de Senhores. A gloria mayor, que teve aquelle Jozé do Egypto, foi quando fonhou que o Sol, a Lua, e as Estrellas o adoravao como Rey: Vidi per somnium quafi Solem, & Lunam, & Stellas undecim adorare me: Numquid Rex noster eris? Nem podia deixar de der assim: no Sol, Lua, e Estrellos estao symbolifados os Senhores. os Grandes, e os Reys: e ver-se Jozé Rey de Reys , e Senhor de Senhores, nas Estrellas, Lua, e Sol, que via a seus pês, foi para Tozé toda a sua gloria. Disto mesmo se gloriava elle muito, quando vio verdades no Egypto, o que em Hebron tinhao sido sonhos: Nuntiate Patri meo , gloriam Efe meam.

E se para Jozé he gloria grande, e toda a sua gloria, o ver-se em Portugal Rey de Reys, e Senhor de Senhores; que gloria nao será para Portugal o ver-se hoje com hum tal Rey como Tozé! Certamente que neste Jozé tem Portugal-hum Rey para o exaltar, para o engrandecer, e para ter com elle, e por elle muitas glorias, grandes augmentos. Jozé quer dizer augmentos, e mais augmentos: Joseph accres-cens, Joseph accres-cens, Joseph augmentum. E serao taes os augmentos em Portugal com este Jozé por Rev, que o Rey paffará a Imperador certamente, e o Reyno sem duvida chegará a ser Imperio: Imperium mibi.

E se toda esta gloria

tem vindo, e la de vir ainda a Portugal por Tozé; que mais podiamos nós dizer hoje do Patrocinio deJozé, do que dizermos, que he Rey de Portugal? Porque se o seu Patrocinio he tao poderoso para os de fóra, e para os estranhos, o que nao ferá para os Portuguezes, que sao seus vassallos, e para o Reyno, que, como Reyno de Christo, he tambem hoje Reyno de Jozé: Ut putabatur filius Foseph.

Excellentissimo Senhor: se he grande a gloria dos Portuguezes, e de todos os vasfallos deste Reyno, o terem hoje hum Rey, e Senhor como Jozé; nao he menos gloria esta para vossa Excellencia, pois he hum dos melhores vassallos deste Rey. Em toda a parte do Reyno de

Por-

Portugal se póde Vossa Excellencia gloriar de que teve sempre muito da fua parte o Patrocinio deste grande Rey, do Senhor S. Jozé: mas fique Vossa Excellencia na certeza de que a gloria toda de ter em seu favor todo o Patrocinio do Senhor S. Jozé, fó em Pernambuco a veyo Vossa Excellencia perfeitamente gozar. Eu me explico com hum pallo da Sagrada Efcritura, que mais parece Profecia, do que prova do que digo, e estamos vendo.

Ostendam tibi gloriam meam; ponam te
in foramine petræ, &
protegå dextera mea,
& posteriora mea videbis. O la Moysés, (dizia Deos hum dia fallando a este samoso
homem) Quando te eu
puzer por Governador, e Capitao Gene-

ral do meu Povo, lá sobre a abertura de huma pedra: Ponam te in for amine petræ; entao te mostrarev a minha gloria, e terás a gloria de ver sobre ti todo o poder do meu Patrocinio: Ostendam tibi gloriam meam, de protega dextera mea. Eu nao fey fe cumprio Deos, ou nao a Moyfés esta promessa; porque aindaque acho a Moyfés costituido por Deos Governador; e Capitao General do seu Povo, e favorecido grandemente pelo poderofo braço do Patrocinio do Senhor, com tudo como nao acho na Escritura aquelle: Foramine petræ, lugar determinado por Deos para dar a Movsés o que lhe promettia, fica-me tambem lugar para dizer que a Moysés se fez a promessa, e em em Vossa Excellencia se cumprio a Profecia, e isto pelo nome de Vossa Excellencia, e pelo lugar, em que está.

Está Vosta Excellencia constituido Governador, e Capitao General deste Estado de Pernambuco: pois eis-ahi está tambem o Foramine petræ de Moyfés. Foramine petræ nao quer dizer outra cousa mais que Pedra furada, ou Abertura de pedra, e este he o nome proprio de Pernambuco, que na lingua da terra he Paranambue, que que quer dizer Pedra furada; nome que derao os naturaes a este lugar, por aquelles Ar= recistes, que alli o cercao, e por entre cujas aberturas entrao, e fahem as agoas nas fuas enchentes, e vazantes. Este he Pernambuco, e

aqui está Vossa Excellencia posto: Ponam te in foramine petræ.

He o nome de Vosfa Excellencia Luiz Jozé, e este mesmo por anagrama puro, e legitimo he o que dizo nome: Movses. Este nome Moyses, consta de seis letras, e na primeira, que he hum M. e na ultima, que he hum S., temos o primeiro nome de Vossa Excellencia, que he Luiz, Esta letra M.escrita como se deve escrever, que he em letra de forma, ou de boa forma, compoemse de tres letras ; porque se compoem de huma hastea, que fica para a parte direita, e de outra hastea para a parte esquerda, as quaes apartadas fica no meyo ham U. perfeito: na hastea da parte direita temos hum perfeito Li, na hastea

da parte esquerda tabem temos hum I.perfeito: agora ajuntando o L. primeiro com o U. do meyo, o I.do fim com o S. ultimo de Moyfés, faz o nome primeiro de Vossa Excellecia que he LUIS, de Moysés tirado o M. do principio, e o S. do fim ficao neste meyo quatro letras, que sao hum I. hum O. hum S. que faz as vezes de Z, ehum E, que juntas dizem JOZE' ficando assim o nome Moysés, por anagrama puro dizendo LUIS JOZE

Ainda mais: Moyfés quer dizer homem,
que foi tirado das correntes do RioNilo para Governador do Povo de Deos: Moyfés,
id est ab aguis extraetus. Para Governador
deste Povo, que, por
Portuguez todo 9 he
todo de Deos, foi Vosfa Excellencia tirado

das agoas deste Oceano. Agora ouça Vossa Excellencia o que lhe diz o Senhor S. Jozé, que faz aqui as vezes de Deos: porque se Deos, como Supremo Monarcha do Reyno de Israel, foy o que constituio a Moysés por seu Governador; o Senhor S. Jozé, como Rey dos Senhores Reys de Portugal, foy o que influio no Senhor Rey D. Joao o Quinto, para que constituisse a Vossa Excellencia por Governador deste Estado: ouça pois Vossa Excellencia, o que lhe diz o Senhor S. Jozé.

Quando eu puzer ao Moytés Portuguez, a Luiz Jozé, por Gorvernador, e Capitao General em Pernambuco Ponam te in foramine petræ; entao verá toda a minha gloria, ou terá a gloria

de experimentar todo o poder do meu Patrocinio: Ostendam tibi gloriam meam, protegam dextera mea. Huma gloria, e muitas glorias, promette aqui o Senhor S. Jozé a Vossa Excellencia: huma gloria para antes: Ostendam tibi gloriam meam, e muitas glorias para depois: Posteriora mea videbis: A gloria de antes, foi a que teve Vosla Excellencia, quando por influxo do Senhor S. Jozé, e pelo Senhor Rey D. Joao o Quintofoi Voifa Excellencia constituido Governador em Pernambuco; que por isso se põem aqui esta gloria primeiro que o lugar de Pernambuco em que está Vossa Excellencia: Ostendam tibi gloriam meam; Ponam te in foramine petræ. As glorias para depois, sao as que

ha de ter Vossa Excellencia quando pelo Senhor S. Jozé, como Rey dos Senhores Reys de Portugal, ou pelo nosso Monarcha Portuguez o Senhor D. Jozé o Primeiro ha de ficar Vossa Excellencia confirmado outra vez, e constituido muitos annos por Governador deste Estado, para augmento, exaltação, e gloria de Pernambuco, como no nome de Vossa Excellencia está significado: Foseph accrescens; Joseph augmentum: E para que de Pernambuco faya Vassa Excellencia para outros cargos mais augmentados, e para outros empregos de mayor gloria. E para que depois de todas estas glorias, tenha a ultima de todas, que he entrar com o Senhor S. Jozé na posse do Reyno de N2 ChrifChristo, ou de Jozé, que he a mesma gloria: Posteriora mea videbis: Ostendam ti-

Lor, เลยเหยอรี ออ สงอรีล

bi gloriam meam: Ad quam nos perducat Dominus omnipotens.
Amen.

agon down or a sugar



gos más sugmente cos e persouros empregos de mayor gleriante para que depoise de todas edas edas glorian, destas edas glorian, destas que he entrar confesamor Sajorénta podis do Argano de Chrif.

FONTE

do fe poem aqui elta

lugar de Pennanbucos en que Ula Volladaer

collencia a Oftendard

cetric. As giorias pa-

i clorism fire so i

## FONTE V.

NASCE DO V. 2. E 16. CAP. I. ECCL.

Ego Ecclesiastes fui Rex Israel in Jerusalem...

Ecce magnus effectus sum; & præcessi omnes
sapientia, qui fuerunt ante me; & mens mea
contemplata est multa sapienter.

E com as suas mysticas agoas entra a augmentar as desta primeira corrente em huma
Oração Funebre nas Exequias

DO GRANDE, E FIDELISSIMO REY DE PORTUGAL

## D. JOAOV.

No Convento de Santo Antonio do Recisse aos 12. de Dezembro de 1750.

DO ILLUSTRISS. E EXCELL. SENHOR

LUIZ JOZE' CORREYA DE SA',

Governador de Pernambuco.

## J. M. J.

Onumeto trifte, o que fuftentas? Urna
funesta, qual
he o teu deposito?

Mausoléo funebre, de quem es memoria? Que es memoria de huma Magestade defunta, isso inculca essa tua,

tua, ao mesmo tempo que grande, enlutada pompa. Que es deposito de hum Ceptro arrastado, isso vêm os nossos olhos. Que sustentas huma Corôa cahida; isso percebe a nossa vista. Mas a cabeça, de donde cahio a Coroa; a mao, que largou o Ceptro, e a Magestade, que inculcas defunta; nem tu por insensivel o saberás dizer, nem o nosso sentimento o poderá ouvir. Isto he o que está mostrando em ti,entre tantas luzes tantas sombras, entre tantos rayos tantas trevas, e tanto filencio entre tantas linguas. Mas ja que as tuas sombras offuscao as tuas luzes; ja que as tuas trevas escurecem os teus rayos, e ja que o teu silencio embaraça tuas linguas; ouve outra vez o repetido ecco das minhas vozes, que ainda que enfraquecidas pela mágoa, quebradas pela dôr, e confufas pela perda, talvez exporão articuladas, o que tu callas immudecido.

Essa Coroa, que vês cahida; esse Ceptro, que divifas arrastrado, e essa Magestade, que admiras defunta, he Magestade, he Ceptro, e he Coroa de hum Rev, que ja o foi : Fui Rex. Mas adverte que foi hum tal Rey, que elle só póde dizer que o foi: Fui Rex. Hum Rey, que entre todos, os que lhe precedêrao, elle só foi o Rey Grande : Ecce magnus effectus sum, & pracessi omnes, qui fuerunt ante me. Mas se, porque foi sómente Rey, o nao conheces ainda, porque muitos ha, que forao Reys; se, porque foi hum Rey Grande, ain-

ainda o nao alcanças, porque muitos fe quizerao fazer tambem Grandes Reys; olha para o Reyno, em que o foi, attende para o povo, de quem foy Rey, que certamente o conhecerás: FuiRex Israel in Ferusalem, que val tanto, como diremos logo:Fui Rey de Portuguezes em Portugal. Rey de Portuguezes? Rey mayor, que todos os que lhe precederaó?ReyGrande em Portugal? Pormais que as tuas fombras, o Tumulo lastimoso, o queirao occultar; por mais que o teu silencia, ó Eça lamentavel, o nao faiba dizer; a nossa grande veneração, o noslo singular affecto, e a sua faudofa memoria eftao publicando que ahi se deposita a Magestade suspirada d'El-Rey D. Joao V., ou o

Grande, de Portugal. Jaagora, Rey, e Senhor nosso, ja agoraconhecemos todos que o thesouro desejado, a perola perdida, que se deposita nesse horroroso cófre, he a memoria viva de Vossa Magestade defunto: porque, álêm de o conhecermos assim, assim o está publicando o nosso grande sentimento. Nao houve vassallo de Vossa Magestade, de qualquer estado, ou condição que fosse, que nao sentisse, e sentisse muito a sua morte; que nao chorasse, e chorasse com excesso a fua falta. Faltou a todos hum Rei taoGrande, como Vossa Magestade: grande devia ser o sentimento em todos. Quando Christo morreo na Cruz, sentirao geralmete, e sentirao muito a sua morte as creaturas todas; rafrafgou-se o véo do Matth. Templo: Velum Tem-27. 51 pli scissum est, escure-Luc. 23. 45. ceo se o Sol: Obscura-Matth. tus est Sol, quebraraoibid. se as pedras : Petras

se as pedras: Petræ scisse sunt. Estes foras os generos de creaturas, que sentirao, e muito, a morte de Christo, e a razao de ferem estes, foy porque nestes tres generos de creaturas estao fignificados todos os estados de pessoas, de que se compoem hum Reyno. Compõem-se hum Reyno de Ecclesiasticos, de Nobres, e de Plebeos, e todos estes sentiao muito a morte de Christo. Por parte do estado Ecclesiastico sentio, e sentio muito; porque se rasgou o véo, a quem a Jua sorte deo o primeiro lugar em o Templo : Velum Templi Teissuniest. Por parte do estado dos Nobres

sentio, e sentio muito; porque se escureceo o Sol, a quem a fua luz deo o esplendor para a sua nobreza: Obscuratus est Sol. Por parte do estado da Plebe fentio, e fentio muito; porque se quebrarao as pedras,a quem a fua fortuna pòs no humilde da terra : Petræ Scissa sint. Mas assim havia de ser, que sentissem, e sentissem muito a morte de Christo todos os estados: era Christo nao só o Rev de todos: Si Rex Israel es, mas o seu Grande Rey: Rex Regum; e na falta de hum Rey Grande, grande deve ser o sentimento em todos on a camp

Todos, Senhor, sentimos, e sentimos como devemos; porque sentimos muito a morte de Vosla Magestade. Os Ecclesiasticos, os Nobres, e os Ple-

beos.

beos.OEstadoEcclesiastico sentio, e sentio tanto, q se nao se lhe rafgou o véo exterior, partio-se-lhe no interior a alma, que he a vida do sentimento; porque em Vossa Magestade lhe faltou a sua Regia, e melhor Protecção: Velum Templi scissum est; e rasgou-fe em duas partes de alto abaixo: isto he, do mayor ao menor: Scissim est in duas partes à summo usque deorsum; porque nao fó o fentio em commum todo esse grande Estado Ecclesiastico, como tambem em particular o sentio, e talvez mais q todos, o Estado Menor, ou dos Menores, a Religiaõ Franciscana toda; porque em Vossa Magestade perdêo tudo, e mais que todos. Mais que todos; porque em Vossa Magestade per-

dêo Rey, perdêo Patrao, perdêo Bemfeitor, perdêo Pay, perdêo Amigo, e perdêo tudo; porque tudo perdêo, quando perdêo a Volla Magestade : Velum Templi scissim est in duas partes à summo usque deorsum. OEstado dos Nobres sentio, e fentio de tal modo, que se nao se lhe apagou de todo a luz, afsombrou-se-lhe de alguma forte o esplendor; porqueem Vossa Magestade lhe faltou aquelle Regio Sol, que mais o illustrava: Obscuratus est Sol. O estado da Plebe sentio, e sentio de tal sorte, que, se nao estalou de dor, partio-se de magoado; porque em Volla Magestade lhe faltou huma grande porçao daquella Real substancia, que lhe dava alento: Petræscissæ funt.

funt. Todos em fim fentimos, e fentimos om excesso a falta de Vossa Magestade; porque álèm de perdermos em Vossa Magestade hum Rey, que foy para todos, perdemos por isso mesmo hum Grande Rey: e na falta de hum Rey Grande, grande deve ser o sentimento em todos.

Este he todo o objecto triste desta prefente acçao; este he o empenho todo funebre do meu discurso nesta hora. Depois de exprimir o sentimento grande, a pena excessiva, e a dor sem medida, que nos acompanha a todos pela morte do nosso Grande Rey; segue-se fazermos publicas ao mundo aquellas Reaes prendas, que o fizerao humReyGrande. Para tao grande,

como sentido assumpto, as palavras, que me occorrerao mais proprias, naturaes, ou quali profeticas, forao as que já referi ao principio, e sao do Cap. 1. daquelle famoso livro, que com dos Salomao, chamapô do seu proprio nome Ecclesiastes, no qual este Rey se descreve a si; nao só como Rey, que foy: Fui Rex, mas como quem foy, entre todos, o mayor Rey, ou o Rey Grande: Ecce magnus effectus, sum, & pracessi omnes. Mas porque nao basta que hum diga de si, que he grande, se não mostrar com obras, e acçoens o porque o he; com que acçoens, e com que obras mostraria Salomao que foy Grande Rey: Ecce magnus effectus sum? As suas ultimas pala-

vras o dizem admiravelmente, que sao humas como causaes das primeiras: Mens mea contemplata est multa sapienter. Porque fuy hum Rey nao fó fabio, mas o mais sabio de todos, os q me precederao: Pracessi omnes sapientia, qui fuerunt ante me; porque, rudo, quanto obrey, o fiz com huma contemplação a mais fabia, discreta, e acertada: Mens mea contemplata est multa sapienter: por islo fuy hum Rey mayor que todos; por isso fuy Grande Rey: Ecce magnus effectus sum, opræcessi omnes sapientià, qui fuerunt ante me. Estas palavras disse-as Salomao pela fua Pessoa; mas o noslo discurso mostrará que o espirito, ou alma dellas encheo, e desempenhou cabal-

mente o nosso Monarcha. As obras de Salomao compuzerao esta letra para Texto Sagrado; as acçoens do nosso Monarcha lhe darão a alma, ou espirito para Epitafio Real da sua sepultura. Para tudo isso nao necessitamos, nem de authoridade, nem de expolição; porque a melhor exposição hao de fer as fuas mesmas obras, e a authoridade mayor he a da propria fama, que, já com as suas vozes, já com as fuas pennas, lhe tem appropriado por estas acçoens o nome de Grande. supposto forao as acçoens, as que lhe derao este Grande nome; como antes deste teve tambem Salomao o de Ecclesiastes demonstrado com este notavel pronome: Ego; comecemos por este, que

que elle nos mostrará melhor o que diremos

daquelle.

Nao quero porêm, que este meu discurso tenha outro nome, ou titulo, mais que o de .huma Oração funebre: e porque, como Oração que he, deve constar de pontos, ou partes; serao as partes, e os pontos della tantos, quantos sao tambem os pontos, ou partes da primeira O2 ração do meu thema: Ego Ecclesiastes fui Rex Israel in Ferusalem. Não excitaremos duvidas, nem formaremos reparo, nem uzaremos de outros tropos, ou figuras, que fe permittem nos difcurlos panegyricos; porque neste, como Oração que he, faremos muito por levantar o pensamento ao mais alto, a que puder fubir a fua capacidade, para ponderar, meditar, ou contemplar as acçoens mais notaveis do nosso Monarcha, tocando so de passagem aquelles Textos da Escritura, que occorrerem para authorizar os pontos desta Oração. Comecemos pelo primeiro.

Ego, Eu, diz Salamaő. Com a demonstração deste pronome, disse este Sabio Rey de si tudo, quanto podia dizer em ordem ao illustre da sua Pessoa, á nobreza do feu sangue, re á sua Real descendencia: Ego, Eu sou Salomao, humRey Grande, hum Rey mayor que todos os Reys; porque eu venho nao so deReys, mas dos mayores Reys; porque eu sou por descendencia, e communicação da Real Tribu da Casa de Judá. Tribu sempre Real def-

desde o seu principio. Tribu sempre Regio pela fua communicaçaő. E assim digo bem, que em quanto á minha Pessoa, ao meu sangue, e á minha nobreza, eu sou Salomaő: Ego, que foy o mesmo que dizer: Eu fou quem fou: eu fou como nenhum; eu fou melhor que todos: Ego. Desta fraze usou Salomao para dizer de fi o que era, e com muito acerto; porque desta mesma usou o proprio Deos, quando mandando a Moyfés por Embaixador a Faraó, lhe diste assim:Diras Moyfés a este Rey intruzo, que Eu sou o que sou: Ego sum qui sum; porque na grandeza, nobreza, e excellencia nenhum he como eu: eu fou mayor, e melhor que todos; porque eu fou Deos por natureza, e

eu sou Deos por communicação, sempre Deos por essencia da minha Divina Natureza, e Deos sempre por comunicação com Pessoas Divinas; e affim nenhum mayor, nem melhor que eu: porque assim Eu sou o que sou: Ego sum qui sum. Nem Deos podia dizer mais de si, e nem de si podia dizer melhor Salomao; e bem póde dizer tambem o nosso Monarcha: Eusou quem sou; eu sou ElRey D. Joao o V. Ego; Eu fou mayor que todos; eu sou hum Rey Grande; porque por descendencia, e communicação, eu venho nao só de Reys, mas dos mayores Reys: porque cu sou do Real Tronco da Casa de Bragança. E. quem nao fabe, que a Casa de Bragança, por descendencia, e commumunicação, vem não fó de Reys, mas dos mayores, e melhores

Revs?

Forao primeiros Fundadores da Casa de Bragança o Senhor D. Affonso, e Dona Bri-'tes Pereira. Era esta Senhora filha do incomparavel D. Nuno Alvares Pereyra, fegundoCondestavel do Reyno de Portugal, e por aqui de Reys, e Grandes Revs; porque dos antigos de Leao, e Lombardia. Foy o Senhor D. Affonso filho delRey D. Joao o I., chamado o Mestre de Aviz, e assim vinha a ser o Senhor D. Affonso nono neto do famozo Rey D. Affonso Henris ques primeiro Fundador do Reyno de Portugal, Foy ElRey D. Affonso Henriques filho do Conde Henrique, a quem, por ca-

fat com Dona Thereza fua filha legitima, deo ElRey D. Affon-10 VI de Castella em dote as terras de Portugal com titulo de. Condado. Foy o Conde Henrique neto de Roberto I. Conde de Borgonha, e este segundo, e terceiro neto de Roberto, eHugo Capeto , Reys de França, os mais nobres, e illustres daquella Monarchia. E se tao Regias, como isto, sao desde o seu principio as raizes, de que brotou por descendencia o Real Tronco da Casa de Bragança; por communicação engrossou de tal sorte este tronco, que nenhum he tambem taõ alto, e Regio como elle; pois para a Real Casa de Bragança tem dado Rainhas as mayores Coroas da Europa, e para

ra todas ellas tem tambem dadoRainhas a Casa de Bragança. E se tao grandemente Regio como isto he o Real Tronco da Casa de Bragança; sendo o noslo saudozo Monarcha hum dos mais altos ramos deste Tronco Regio, bem póde dizer: Eu sou D. Joao V., Eu fou hum Rey Grande, Eu sou mayor que todos; porque pelo illustre da minha Pessoa, pela nobreza do meu sangue, e pela minha Real descendencia; Eu sou como nenhum, Ego. Ecce magnus effectus sum. Isto he pelo commum da Casa, ou do Tronco do Noslo Monarcha. E se atttendemos agora mais para o particular da fua Real Pessoa, ainda he mais que isto; pois teve a

forte imcomparavel

de ter por Consorte,

e unir a este Tronco Regio a mellior flor de toda Alemanha, a Senhora D. Maria Anna de Austria, tao Illustre, tao Nobre, e tao Regia, como a que he Neta de Imperador, Filha de Imperador, e Irmãa de Imperadores. Neta do Grande Imperador Fernando, Filha do Grande Imperador Leopoldo, e Irmãa de dous Imperadores tambem Grandes, Jozé Ignacio, e Carlos VI., Rainha fempre Grande, como Espoza do mayor Rey, e muito Grande, como Rainha May, que he do noslo Augusto, e Reinante Monarcha, Rey Grande, comoli-Iho de tao Grandes Pays, e Rey, que será muitas vezes Grande, como o está promettendo a singularidade tambem Grande do feu

seu novo, e Augusto Nome: Filius accréscens Inseph; Filius accrescens. Ou, para concluir melhor, digamos Rey Grande huma vez, como Fi-Tho de hum Grande Rey: Filius accrescens; Rey Grande outra vez, como Filho de huma Rainha tambem Grande : Filius accrescens; e muitas vezes Rey Grande em si mesmo por Jozé: Foseph accrescens, fofeph accrescens. Como daqui se nao póde subir amais, passemos do pronome: Ego, ao nome Ecclesiastes,

Eu, diz Salomaő, fuy chamado Ecclesiastes; e o nosso Monarcha também o diz: Ego Ecclesiastes. He verdade que Salomaő foy o nome proprio deste Rey, e do nosso Monarcha o seu nome proprio foy Joao. Mas

aflim como por estes dous nomes se distinguirao em quanto ás pessoas, pelo de Ecclesiastes se identificárao em quanto ás acçoens. Aquelles dous de Salomao, e Joao forao necessarios para se conhecerem por distinctos os sujeitos: este de Ecclesiastes foi precizo para se mostrarem equivocados nas acçoens. Para lhes alcançarmos as acçoens, vamos-lhes admirando a equivocaçao do nome.

Chamou-se primeiramente Saloma Ecclesiastes; porque soy hum Rey não só sabio, mas o mais sabio de todos, os que lhe precederão. Pracessi onmes sapientia, qui fuerunt ante me; tao sabio, que teve juntas, e aggregadas em sua alma, ou no seu entendimento, todas as sci-

encias

encias de todas as cousas naturaes, juntamente com a alcançada por estudo, e adquirida por experiencia; que por isso em lugar da palavra Grega Ecclesiastes, poemoTexto Arabigo Congregans; e o Texto Hebraico Cohelleth, idest, Collector, e quer dizer tudo, o que ajunta muitas cousas: Dicitur Græce Ecclesiastes, id est, Congregans; Hebraice autem Cohelleth, ideft, Collector, cò quòd anima Salomonis cunctas in se scientias congregasset, vel potius Deus congregatas, & in unum collectas, in Salomonis sinu effudissec, escreve o Alapide neste lugar. Não quero dizer que o nosso Monarcha teve sciencia deste modo infusa, como Salomao; mas digo, que da alcançada

por estudo, tevetoda a que bastava a constituir hum Principe perfeitamente sabio; e da adquirida por experiencia foy tao fabiamente douto, como mostrárao todas as operaçoens do seu entendimento: de tal fórte, que para se conhecer era assim douto, e sabio, bastava olhar para a fua Pessoa; porque álêm de fer nella gentilmente bem difposto, e parecido, grave no aspecto, e na representação magestoso, com todas estas perfeiçoens, e graças naturaes mostrava outra, nao fei se superior, mas mayor que todas; e era aquella notavel circunspecção do seu entendimento, porque parecia, a quem o via, que media com reflexao, attentava com juizo, e contemplava com discurso a pessoa,

as palavras, e acçoens de quem lhe fallava. Isto dava a entender a quem o via, e isto mostrou em todas as operaçoens do seu entendimento, pelas quaes, como a novo Salomao, lhe vem com muita propriedade o nome de Ecclesiastes: Ego Ecclesiastes: Congregans, seu Collector. Melhor o mostrarao as mesmas acçoens.

Huma das coufas, em que muito, e fabiamente contemplouSalomao, e fahio com ella áluz, como parto feliz do seu entendimento, foi o mostrarse summamente inclinado á honra, veneraçao, e Culto de Deos. E para que da confuzao, e desordem, em que estava, se reformasse, e tornasse á sua melhor perfeiçao, edificou aquelle seu grande, e celebrado Templo; no qual, depois de adornado com a magnificencia, que nunca fe vio, tudo rico, tudo precioso, e com abundancia tudo; pôs nelle Ministros, e Sacerdotes, ordenou Ritos, e Ceremonias, para que alli, como representaçao de toda a Igreja, locegada, pia, e devotamente fosse Deos melhor fervido, e honrado; e por islo, escreve Alapide, dizem comummente os Sagrados Expositores, melhor que por outro principio asgum, se dá a Salomao o nome de Ecclesiastes: Melius alii censent Salomonem dici Ecclesiastem, quòd ex confuso homimim catu, & tumultuante turba fecerit Ecclesiam ordinatam, pacatam, & piam. Grande debuxo do nosso Monarcha! Qual outro Salomao mere-

ce por isso o nome de Ecclesiastes. Quem nao fabe a inclinação natural, ou genio fuperior, que para o Culto Divino, honra de Deos, augmento da Igreja, veneração de seus Ministros, e exaltação do estado Ecclefiastico teve o nosso Monarcha, desde que teve a luz do entendimento? Os Templos, que edificou, a magnificencia, com que os fez,a riqueza, com que os ornou, a perfeição, com que quiz se celebrassem os Officios Divinos, ordenando tambem para isso Ceremonias, e Ritos, com que melhor, e mais gravemente fosse Deos servido, e honrado; o gosto, e devoção, com que assistia ás funções Sagradas, e nellas taõ sabio, le previsto, que muitas vezes advertia, e emendava aos

Ministros do Altar o minimo ápice, ou ponto,a que faltavao; conseguindo assim no seu Reyno, melhor que Salomao no seu, vera sua Igreja ordenada, quieta, pia, e devota: Quòd fecerit Ecclesia ordinatam, pacatam, & piam, relplandecendo em tudo isto a sua Real grandeza, liberalidade, e sabedoria: a sabedoria, com que dispôs, e ordenou tudo; a liberalidade, com que deo, e a grandeza, com que o fez.

Diga tudo isto a sua Sé nova, e Patriarchal; e melhor o diga a máquina, ou Templo de Masra, que na fórma, materia, e perfeiçad bem póde competir, com o Templo, e maquina de Salomao; e digao-no sinalmente as novas sabricas das Necessidades, nas quaes, e em todas as mais, a va-

P 2 riedade

riedade dos seus marmores, a idéa da sua architectura, o preciofo dos feus ornatos, o rico das fuas peças de ouro, prata, e bronze esta o publicando, e publicaráo eternamente, que forao obras de hum Monarcha nao fó Grande no poder, mas Grande na sabedoria, com que tudo dispôs, com huma contemplação tão fabia, como fua, de engrandecer a Igreja, augmentar o Culto, e honra de Deos, e exaltar o Estado Ecclesiastico. Este foi todo o fim, com que contemplou o seu entendimento sábio allentar no seu Reyno hum novo Patriarchado, nunca d'antes nelle visto; e nas suas Conquistas hum novo Bispado na Cidade do Pará, emulação do seu Patriarchado de Lisboa; dous Bispados novos nas Minas do Brasil, e no mesmo Estado novas Parochias, novos Curatos, e muitas Missoens tambem novas, accrescentando as congruas, e porções de todos os Ministros da Igreja, e tudo para o mesmo sim de exaltar, e engrandecer o Estado Ecclesiastico.

Todo elle em commum o deve confessar assim; e em particular he grande testimunha de tudo isto a Religiao Franciscana toda; pois foi tao grande, e notorio para com ella o seu affecto, e piedade, que o moverao a tomá-la debaixo da fua Real protecção, particularmente a esta nossa Provincia do Brasil, dignando-se ser o seu Protector. Amava de coração aos seus Religiosos, fazia-lhes grandiosas esmólas. Lá o dirao os que melhor a fabem,

fabem, que nos cá diremos o que experimentámos. Para o Convento da Cidade da Bahia mandou hum todo de veludo negro para os feus cinco Altares mayores. Outro todo para o Convento da Cidade de Olinda, de damasco de ouro com franjas do mesmo. Outro do mesmo modo para o Convento do Cayrû; e para o Convento de Sergipe do Conde outro da mesma fórte, álêm de outras graças, e mercês mais particulares. E para cabal complemento desta sua grande, e affectuosa devoção para com esta Serafica Familia, quiz que o seu corpo fosse amortalhado no habito pobre de S.Francisco, levando só sobre elle as armas, e manto Real de Gram Mestre da Ordem de Christo.

Grande confusad para aquelles, que, sendo inferiores aos Reys no habito, nao se querem parecer com este Grande Rey na mortalha!Grande hora para a Religiao Serafica; mas grande gloria para este sábio, e piedofo Rey!Nem Salomao em toda a sua gloria fe foube por ultimo vestir assim: Nec Salo-Matth. mon in omni gloria suá coopertus est sicut. Até isto foi contemplação fábia do entendimento do nosso Rei: Mens mea contemplata est multa sapienter, para que fosseRey mayor que todos; para que fosse Rey Grande: Ecce magnus effectus sum, & pracessi omnes.

Verdadeiramente, que nao podia o nosso Monarcha contemplar meyo mais acertado, nem maxima

mais

mais discreta para se fazer celebrado, famofo, e Grande ainda aos ollios do mundo, do que esta da honra, e Culto de Deos, reformação da Igreja, veneração dos seus Ministros, e exaltação do Estado Ecclesiastico. Reparem para as hiftorias antigas, assim Sagradas, como profanas, e acharão nellas a todos aquelles Monarchas, e Reys, que merecêrao o titulo de Grandes, ou Magnos, celebrados, e applaudidos por taes, mais pelo que mostrárao de piedosos ao de Deos, do que pelo que tiverao de esforçados ao do mundo " Dia 33328

Quem fez a Alexandre Magno conhecido por tal? Sem repetirmos os grandes votos, e facrificios, com que fe mostrou excessivo para com os seus fal-

sos deoses; mais o exaltou a grande reverencia, com que, entrando victorioso, e triunfante na Cidade de Jerusalem, e sahindo a recebê-lo ás portas da Cidade o Súmo Sacerdote Jaddo revestido nas vestiduras Pontificaes, assim como o avistou aquelle barbaro Rey, como le fora o mayor Catholico, lançando-se precipitadamente do feroz bruto, em que vinha montado, com fummo acatamento, e mayor espanto dos seus, todo humilhado, e prostrado aos pés daquelle Ministro de Deos, adorou o nome do Senhor, que trazia o Súmo Sacerdote esculpido em huma lamina de ouro pendente da Mitra sobre a testa; e introduzido dalli ao Templo, offereceo sacrificio ao Deos verdadeiro.

deiro, honrou em grande maneira ao Summo: Sacerdote, e mais Ministros do Templo, concedendo-lhes muitas graças, e exempções, e livrando ao povo de Jerusalem dos muitos, e grandes tributos impostos pelos Reys da Syria. Estes extremos da fua piedade, mais que os excessos das suas armas, lhe grangearao o nome de Magno. O que triunfou dos homens com as armas, pôs ao mundo em hum proy. Ma-fundo filencio: Siluit cab.1. terra in conspectu ejus; o que tributou a Deos em piedades, ainda hoje o está acclamando por Grande: Quem mostrou a

Quem mostrou a Constantino Magno conhecido por esse se Nao as grandes victorias, que alcançou dos homens; mas o muito que engrandeceo, e

exaltou a Igreja de Deos. Quem pôs a Carlos I, de França o nome de Magno? Mais os muitos Templos, e Igrejas, que confagrou a Deos, do que as façanhas heroicas, que entre as fuas fabulas lhe attribuem as historias. E quem finalmente deo a D. Affonso III. de Castella o nome também de Magno? Mais o que executou em honra de Deos, e da Igreja, do que o que conquistou dos Mouros. Os Mosteiros, Igrejas, e Templos, que fez, e especialmente o grande Templo de Santiago de Galliza, que fendo huma pequena Igreja de taipa, este famoso Rey a mandou fabricar de novo com grandeza Real: cuja consagração foi feita com a mavor folemnidade, e pompa, que até alli se tinha

tinha visto em Hespanha; pois só de Prelados fagrados affiftirao dezasette Bispos. Ot muito, que cuidou na reformação, e augmento do Estado Ecclesiastico: e para extirpacao dos abusos introduzidos nelle pela comunicação, e trato com os Mouros, fez celebrar hum Concilio nacional na Cidade de Oviedo; no qual, com authoridade do Summo Pontifice Toao VIII, e diligencia, e zelo deste piedoso Rey, se tornou a pôr na sua primitiva perfeiçaő.Estas obras da sua piedade, mais do que as victorias das fuas armas, lhe grangearao o nome de Grande. a equat

Estes são os quatro Reys, e Monarchas, que acho nas historias expressamente decorados com o nome de Magnos, ou Grandes,

e nao tanto pelas proezas das armas, como pelas empresas da piedade. Antes digo que o nome de Magnos merecêrao estes Monarchas só pelo que mostrarao de piedosos, e nao pelo que tiverao de esforçados; E se nao, vamos á Historia Sagrada. Quem mais esforçado que David? Quem mais guerreiro? Quem derramou mais fangue dos inimigos de Deos? Tanto, que o mesmo Deos o notou desta demasia: Multum san-1. Paguinem fudisti, & plu-ralip. rima bella bellasti; e com tudo nao lemos que merecesse David o nome de Grande, nem ainda encarecimento algum excessivo, que o singularizasse entre os mais: e a razao he, porque, aindaque foy tao venturolo, guerreiro, e esforçado,

forçado, nao parecêo tao zeloso do Culto de Deos; pois nao se acha que edificasse hu fó Templo para o Senhor: antes necessitando tanto delle, que em todo o tempo de David andou Deos na fua Arca por casas alhêas, nunca este Rey se refolveo a fabricar-lhe o seu Templo; e se alguma vez cuidou nifso, o nao quiz o Senhor, só porque tinha sido David muito 4.Reg. guerreiro: Non pote-

nomini meo, tanto effufo sanguine.

> E quem fez entre todos os Reys tao famoso a Jozias, que affirma a mesma Escritura, que nem antes, nem depois delle hou-

A.Reg. ve outro, que lhe fosse 33.25. similhante: Similis illi non fuit ante eum Rex, nec post eum surrexit similis illi? Cer-

tamente que nao forao as emprezas militares; porque na unica, que emprendêo contra oRey deEgypto, nos primeiros recontros da batalha encontrou com os ultimos alentos da vida, perdendo-se a si, aos leus, e a victoria: o que o fez Rey Grande, e sem similhante, foi a piedade, com que mandou reedificar o Templo de Jerusalem, arruinado, e quasi destruido de todo pelos Assyrios; o zelo com que reformou a todo o Estado, assim secular, como Ecclesiastico daquelle tempo das idolatrias, idolos, e abominaçoens; e o muito que cuidou no Culto, e honra de Deos, celebrando em todo Israel a festa grande do Senhor chamada Phase, ou Paschoa, com a mayor folemnidade, que

que hunca athé alli se 2.Pa- tinha visto: Non fuit ratyp. Phase simile huic in 33. 18. Israel; nec de cunctis Regibus Israel fecit Phase sicut Fosias. Daqui se vê com toda a clareza, como o que deo o nome de Grandes, ou Magnos a estes Monarchas, e Reys, nao foi tanto o que vencerao pelas armas; mais foi o que triunfárao com a piedade:ou, como hia dizendo, o ferem piedosos, como Jozias, e nao esforçados como David, foifo o que lhes gran geou o nome de Grandes. E se para hum Rey, ou Monarcha, merecer o nome de Grande , nao lhe he necessario conquistar Reynos, vencer batalhas, e alcançar victorias 3 basta-lhe só levantar Templos, augmentar of Culto de Deos, e engrandecer

o Estado da Igreja; quem por acçoens como estas, e mais gloriosas ainda, poderá negar ao nosso Monarcha o nome de Grande?

Grande foi Alexandre, Grande Constantino, Carlos, e Affonfo tambem Grandes mas o nosso Monarcha mais que todos estes Grande. Nao fó porque no Culto, e honra de Deos, veneração, e augmento da Igreja, e do Estado Ecclesiastico excedêo a todos; mas sim porque depois dos quatro, que tiverao o nome de Grandes, foi o ultimo, que merecêo este nome. E ser o ultimo dos Grandes, he ler mayor que todos. Que fosse Grande Alexandre, muito foi, pois foi o primeiro, que no mundo mereceo este nome. Que fosse Grande

de Constantino, já foi mais; pois pode ser Grande á vista de outro Grande: e muito mais, e mais foi que fossem Grandes Carlos, e Affonso depois de tantos Grandes: mas depois de todos estes sero nosso Monarcha ainda Grande; isto he, sem duvida, fer por ultimo dos Grandes o mayor de todos, ou entre todos elles ser por ultimo só o Grande. Isto he por ultimo; e por Quinto nao he menos que isto. He o Quinto depois dos quatro, que tiverao o nome de Grandes; pois ha de ser por Quinto o mayor de todos.

Ao ultimo Imperio, que ha de haver no mundo, chamao, porque assim ha de ser, o Quinto Imperio; e ha de ser sem compara-

ção o mayor de todos: e a razao de ser tao grande he, porque como Quinto ha de contêr em si os quatro Imperios Grandes, que houverao no Mundo: o dos Caldeos, o dos Assyrios, o dos Gregos, e o dos Romanos; porque todos estes grandes Imperios se hao de incluir naquelle Quinto, vindo afer assim porQuinto o mayor de todos: e o fundamento he, pelo fim, com que como Quinto se ha de estabelecer este Imperio; para reformação de todo o mundo, e exaltação de toda a Igreja, e para augmento, e ultima perfeiçao do Culto, e honra de Deos.

Deixemos agora as conjecturas, por lhes não chamar profecias, que fazem ao noslo Reyno de Portugal,

por fingularizado na honra, e Culto de Deos, augmento da Igreja, e exaltação de todo o seu Estado, este Quinto, e ultimo Imperio; que foi tambem o fundamento, com que o mesmo Deos disse ao nosso. primeiro Rey D. Affonfo Henriques, queria estabelecer nelle este ultimo, e Quinto Imperio: Volo in te, & in semine tuo Imperium mihistabilire ut feratur nomen meum ad exteras gentes: e deixemos tambem o Vicira affecto, e vontade Por-Palavr tugueza, com que a-de Prégador quelle Prégador do Empe-seculo passado, tamnh. S. bemPortuguez, e tambem Grande, discorrendo do nosso defunto Monarcha, ainda antes de nascido, o sez ultimo, e Quinto Imperador desteQuinto, e ultimo Imperio;

que o que eu posso concluir, he, que pelo muito, que contemplou o noslo Monarcha na exaltação da Igreja, e Estado Ecclesiastico, veneração dos seus Ministros, no augmento do Culto, e honra de Deos: Mens mea contemplata est multa sapienter, o que posso concluir, he, que se nao foi o ultimo, e Quinto Imperador do Quinto, e ultimo Imperio, foi por ultimo, e Quinto entre os Reys, e Monarchas, que tiverao o nome de Magnos, ou Grandes, o mayor de todos, ou entre todos o que por ultimo, e Quinto foi só o Rey Grande: Ecce Magnus effectus jum, & præcessi omnes.

Para coroa desta particular excellencia do Nosso Monarcha,

seja-me

feja-me licito repetir aqui o que, fallando em commum das fuas excellencias, cantou, debuxou, e imprimio hum Engenho deste Pernambuco. Debuxou a Fama em figura de hum Genio alado, que cortando velozmente os ares, espalhava pelo mundo todo com o sonoro som da sua trombeta este Disticho heroico, com huma só palavra mudada ao nosso intento;

Fon- Quà surgit Cæleste
Opusc. jubar, quà mergiEuchar, tur undis,

Credite, nil maius Quinto Reverente Foanne.

Quer dizer em Disticho tambem heroico, e Portuguez:

Desde onde nasce, até onde se põem o Sol, Não se deo para o Pio Rey Mayor.

Depois de edificado por Salomao o seu Templo, e reformáda aquella fua Igreja, contemplou este sabio Rev levantar tambem huma cafa á Sabedoria, pondo-lhe por fundamentos fette colum- Pro: nas fortissimas: Sapi-verb. entia adificavit sibi? domum, excidit columnas septem. Esta casa, que para a Sabedoria edificon Salomao, como escreve Alapide com outros, era huma famosa Universidade, de cujas cadeiras, que erao sette, se ensinavao todas as sciencias, e artes liberaes; ou, como tem Pineda, e o Cartagena, era huma Real Academia, na qual se escreviao as obras notaveis dos Varoens antigos: Sapientia ædificavit sibi domum, id est, Salomon Rex sapientissimus juxtaRegiam,

giam, & juxta Templum, immò in atrio Templi, edificavit Academiam, in quâ Doctores docerent fapientiam. Excidit columnas septem: septem ergo columnæ sunt septem gymnasia, in quibus totidem erant cathedra, è quibus Doctores profiterentur omnes artes liberales. E por isso se chamou aambem Salomaõ Ecclesiastes, ou Cobelleth, que querem dizer Recopilador, ou porque nesta casa, como em huma Univerfidade, ajuntou todas as sciencias; ou porque nella, como em huma Academia, recopilou todas as historias: Dicitur Grage Ecclesiastes, id est, Congregans; Hebraice autem Cohelleth, id est Collector; gnomas, & dicta David, Patris Sui, cetero-

KIGTIS

runque Patriarcharun, & Prophetarum hoc libro coacervavit, & in unum collegit.

Nisto foi tambem no que muito, e sabiamente contemplou o nosso Monarcha: levantou nao fó huma, fenaő muitas casas para a Sabedoria; porque instituio muitas Aulas, e Estudos, em que se ensinassem todas as sciencias. Eporque nao fahisse a sua contemplação da intelligencia de Salomao, dentro dos mesmos Templos, Conventos, e nos seus Claustros quiz se estabelecessem estas Aulas, e Estudos, como os Geraes de Mafra, entregues aos Religiofos Franciscanos: In atrio Templi; e os novos das Necessidades commettidos aos Reverendos Padres de S. Filippe Neri, nao fo no atrio, ou Claustro

do

do feu novo Templo; mas defronte do seu Palacio Regio, como o fez tambem Salomaő: Juxta Regiam... -adificavit; ennobrecendo assim estes; como as antigas Universidades, de novas rendas, novos privilegios, e izençoens também novas "affiftindo com a sua Real Fazenda a muitos sujeitos, assim Religiosos, como Seculares, que tendo talento, e muito para as letras , tinhao muy poucos talentos para as poder continuar. Tudo contemplação fabia do seu alto entendimento : Mens mea contemplata est multa sapienter.

E como isto nao bastava para o muito,
que o seu entendimento sabio sabia nesta
materia das sciencias
contemplar, lá soi,
como Salomao, levan-

tar huma Academia Real: Ædificavit Academiam; na qual pelos seus doutos Me--stres, e incançaveis -Escritores, se esquadrinhassem, ajuntassem, e escrevessem as obras virtuosas do espirito, as façanhas heroicas do efforço, e os partos scientificos do entendimento dos Varoens notaveis em letras, armas, e virtudes, e das mais antiguidades do seu Reyno: Edificavit Academiam.

E porque a esta Clasfe das sciencias, e artes
liberaes pertencem a
Musica, a Pintura, a
Escultura, e outras, para que até na contemplação dellas se ajustasse o seu entendimeto com o de Salomao: Eccel.
Feci mihi Cantores. ParaMitte mihi virum, qui lip. 2.
noverit operari in auro, argento, ære, ofer-

ferre, purpura, coccino, or hyacintho, or qui sciat sculpere calaturas & c; la procurou introduzir tambem no Reyno a Mufica mais consoante, os Pintores mais destros, e os mais apurados Efcultores, sem que lhe escapasse da sua contemplação, porque tambem sao artes, e tem sciencia, as novas fabricas de sedas, vidros, e outras, em que tudo mostrou sabia contemplar em tudo o seu entendimento alto: Mens mea contemplata est multa sapienter: para se mostrar assim em tudo, mayor que todos os Reys, hum Rey Grande : Ecce magnus effectus sum, o præcessi omnes.

E se a esta parte de ser o nosso Monarcha tao amante da sabedo-ría ajuntarmos a pri-

meira, que ja tocamos, de ser hum Rey em ctanto extremo fabio, acharemos merece por isso não só o nome de Grande, mas hum nome muito grande. Tudo, por abbreviarmos, recopilou em outro Disticho o Poetico Engenho, que ja apontámos, formando huma famosa mythologia entre o nosso Monarcha, e o Deos Apollo, e formalizando, que dera Apollo ao nosso Monarcha o seu entendimento, e com elle hum nome muito grande, o qual só o merecem aquelles, que no Palacio do Sol, ou da Sabedorîa, occupao aquellas duas cafas, ou thronos, que sao devidos aos Sabios, e juntamente amadores da sabedoria.

Nomen utramque domum per Magnum Solli folis adimplet, Ingeniumque dedit do-- Etus Apollo Suum.

E se pelo nome de

Ecclesiastes tem tao

grande analogia com Salomao o noslo Monarcha, nao a tem menor pelo titulo de Reys, que forao ambos do povo, e Reyno,em que o forao;que he o ponto, que se segue, confórme as partes da nossa Oração: Ego Ecclesiastes fuit Rex Ifrael in Ferusalem. Ambos forao Reys; e Reys de hum povo escolhido por Deos. Salomão do povo Ifraelitico escolhido por Deos para fundar com elle o seu pri-Exod. meiro Reyno: Elegit te Dominus Deus tuus, ut sis ei populus peculiaris; o nosso Monarcha do povo Portuguez escolhido pelo mesmo Deos, para estabelecer nelle o feu

б, 7.

ultimo Imperio, como o diste o proprio esnhor ao noslo primeiro Rey Dom Affonso Henriques no campo de Ourique: Voloin te & in semine tuo Imperium mihi stabilire. E se repararmos mais em o nome de hum, e outro povo, ainda apparece melhor a congruencia entre ambos. O povo cescolhido por Deos, de quem Salomad foy Rey, chamava-se Israelitico; o povo escolhido pelo mesmo Senhor, de quem foy Rey o noslo Monarcha, he o povo Portuguez; e Portuguez, como ja apontámos ao principio, val tanto, como dizer Ifraelita. Israelita nao quer dizer outra coula mais que homem forte, homem valorofo; homem constante. Este foy o titulo honroso, que deo Deos a Jacob, de-R pois

pois que forte, valoroso, e constante pelejou a braços huma noite inteira com o mesmo Deos:, mudando-lhe entao o Senhor em o de Ifrael o nome de Jacob: Nequaquam 32.28. appellabitur facob nomen tuum, sed Israel; quia si contra Deum fortis fuisti; quanto magis contra homines prævalebis. Isto quer dizer Ifrael, e nao quer dizer menos que ifto Portuguez. Quem mais fortes, quem mais valorofos? E que homens ha mais constantes, assim na fortuna, como na adversidade, do que os Portuguezes? Nem temos necesfidade de nos determos aqui; porque disto de Portuguezes estao chêas as historias, e nao falta nellas quem compare os Portuguezes com os Ifraelitas : vamos a outra conveniencia.

Foy Salomao Rey de Israelitas em Jerufalem, foy o noslo Monarcha Rey de Portuguezes em Portugal: Fui Rex I/rael in Ferusalem. Tambem por aqui concordao admiravelmente; porque tanto faz dizer Portugal, como Jerusalem. Jerusalem quer dizer Vizao de paz: Jerusa-Salem, id est, pacis visio; lugar, em que se vê paz, e nao de qualquer fórte, lenao huma paz, que sempre se vê. E assim como em Jerufalem nunca fe vio mais paz do que no tempo de Salomao, porque a teve continuada por todo o tempo, que reynou, que por illo se chamou Salomao, que quer dizer pacifico: Salomon, id est, Pacificus; assin tambem quando se vio em Portugal mais paz, do que no Reynado do

do noslo Monarcha? Esta paz foi todo o seu cuidado; esta paz foi a cousa, em que mais contemplou o seu entendimento. Quantos meyos, quantas induftrias, e que de maximas nao contemplou para conservar esta paz, e tudo com discrição, acerto, e sabedoria, sem que para manter esta paz reparasse, nem ainda em grandes dispendios do Real Thefouro! Donde se segue outra contemplação do seu entendimento, e tao sábia como sua; e he,que nao contemplava em conservar esta paz por outro principio algu, fenao fo pelo bem commum do seu Reyno, quietação do seu povo, e focego dos feus vassallos. E quando nao tiveste o nosso Monarcha outra excellencia Real, esta só

bastava para o constituir hum Rey mais que todos Grande. Rei Grande, Rey Superior a todos chamou aIgreja a Christo, quando o vio nascido, e nao por attributo algum da sua Divindade, so pela excellencia de Rey Pacifico: Rex pacificus magnificatus est vehementer. Isto foi o mais, que disse algreja deste Pacifico, e Soberano Rey; e nem do nosso Rey se póde dizer mais do que isto: que pelo muito, que pela paz, e sua conservação contemplou fabiamente o entendimento do nosso Monarcha: Mens mea contemplata est multa sapienter, foi hum Rev mayor que todos, hum Rey Grande: Ecce magnus effectus sum, & præcessi omnes.

E se aqui fizermos mais huma breve re-

R 2 flexao

flexao sobre esta paz do nosso Monarcha ainda o veremos por ella muito mayor. Sendo tao conhecido o nosso Monarcha dos mais Revs.e Principes por Grande, e Poderofoem tudo, ainda foy conhecido por mais Poderoso, e Grande por esta sua paz. Deforte que confeguio o noslo Monarcha com esta sua paz só, o que com todo o poder das suas armas nao pudérao alcançar os mais Reys. Tudo exprimio neste Disticho o Poetico engenho, que ja outras vezes deixamos apontado, ob organa

Regia Ges timuit Magnum, sed pace potentem, Quod nulli robur Pax dedit esse magis.

าณเชาละได้เผน เ.ชาเกาสา

Assim viveo, e acabou em paz o nosso

Tracelly oniness.

Monarcha; e assim como acabou em paz a presente vida, assim podemos crer piamente entraria na outra tambem em paz. Para o crermos asim nos dá bastante motivo a ultima contemplação do seu entendimento, em a qual mostrou era verdadeiramente Rev fabio. Oito annos antes da sua morte, e depois de accommettido por aquelle fatal achaque, que sendo o seu primeiro effeito com os movimentos do corpo privar juntamente das operaçõens do entendimento, para mostrar que o do nosso Monarcha era fuperior o todos, nunca lhe offendeo o entendimento:, gainda quando mais lhe proftrava o corpo; porque enfermo, le tao enfermo, fempre nas dispofiçoens Je acerto dellas,

las, mostrou obrava com huma contemplaçao a mais fabia. Mas aonde acabou de mostrar que fábiamente contemplava todas as cousas o seu entendimento, foi, como hiamos dizendo, naquella famosa resolução, com que , conhecendo pelo achaque, ainda no seu principio, era mortal; quiz morrer antes de morrer : largou o governo, deixou a administração do Reyno, e tratou só de preparar-le para a ultima hora, que com effeito a teve tao feliz, como mostrarao os effeitos, pelas sete horas da tarde do dia ultimo de Julho deste mesmo anno. E aqui temos defempenhadas cabalmente nas ultimas cotemplaçõens do nosso Monarcha as principaes palavras de Salomao: Fui Rex, fui Rey.

He sem duvida, que quando Salomao disse que fora, ou tinha sido Rev, nao o disse porque naturalmente estivesse ja morto, porque entao o nao diria elle: mas disse-o, porque moralmente, se contemplou morto. Porque conhecendo era mortal, e havia morrer, levado deste conhecimento, contemplando a brevidade da vida, a vaidade do mundo, como elle mefmo o disse nesta occasiao: Vanitas vanita-Hac tum, & omnia vani- apud tas, dixit Ecclesiastes, hicubi e outras muitas cou-pro fas, que aqui deve con- opinitemplar quem he fa-one bio; movido de peni-possit tencia largou a admi-Auth. nistração, e governo &c. do Reyno, e por islo fe tratou como morto, ou como quem ja nao era Rey como fora Ini Rex, fui, inquit, 1am

jam non fum, quia etsi sum idipsum, jam nihil effe agnosco quod fum, conclue o Alapide neste lugar. Todas estas cousas contemplou aqui o entendimento de Salomaő: 'Mens mea contemplata est multa sapienter. E que de cousas como estas nao contemplou entendimento do nosloMonarcha na occasiao, em que, conhecendo era mortal, deixou de ser Rey: Fui Rex! Contemplou primeiramente, que o Rey, que he fabio, deve entender todas eftas cousas; deve conhecer, que o Rey entre todos os homens he o mais mortal: tao mortal, que morre duas vezes; tao mortal, que sempre morre mais de pressa; tao mortal, que o mesmo he ser Rey, que estar ja morto, Contemple-

mos nós agora tambem o como tudo isto he certo, e logo veremos, como isto tudo foi contemplação sabia do entendimento do nosso Monarcha naquella ultima resolução de se conhecer mortal: Fui Rex.

A muitos Reys parece, que aquella mesma fortuna, que os fez mayores, os fez tambem immortaes: pelo menos quando o demonio prometteo a Adao que havia ser Soberano: Eritis sicut Dii; logo lhe insinuou que havia ser immortal: Nequaqua moriemini; parecendo-lhe áquelle espirito mentirozo, que nao poderia Adao crer a promessa da mayoria, sem o attributo da immortalidade. Assim parece ao Rey nescio, ao Rey ignorante; mas ao Rey, que he entédido,

ao Rey sabio nao ihe parece assim. Não só conhece que os Reys. sao mortaes, mas entende que ainda saő mais mortaes, por islo mesmo que sao Reys. E tao mortaes, que morrem duas vezes. Ora notem. Sao tao mortaes os Reys, que estando a morte avinculada á natureza humana, aos mais homes vem-lhes a morte pelo que tem de homens; aos Reys vem-lhes a morte pelo que tem de homens, e pelo que tem de Reys. Morrem os homens por huma só via, morrem os Reys por dous principios; ou, para o dizer melhor, os mais homens morrem huma só vez como homens: Statutum est hominibus semel mori; os Reys morrem duas vezes, morrem huma vez como homens:

gl. 3/3/3

Vos autem sicut homi-Pfalm. nes moriemini, e mor-81. 7. rem outra vez como Reys: Et sicut unus de Principibus cadetis. E assim o pedia a razao; porque como vivem com duas vidas, huma, com que como homens vivem ao tempo, outra com que comoReys vivem ao officio; assim era justo tivessem duas mortes, ou morresfem duas vezes, huma como homens, outra como Reys. Tudo difse aquelle Profeta, quepsam. tambem foy Rey: Non117.7. moriar , sed vivam. Nao hey de morrer, hey de viver, dizia David. Hum destes termos parece mais. Quem nao morre, he certo que vive, poisse diz David huma vez, que vive: Non moriar; como. diz que vive outra. vez: Sed vivam? Já está

está dito. Era David Rey, e cra entendido, e como tal conheceo que, como Rey, tinha duas vidas, huma, com que vivia como homem, outra, com que vivia como Rey; e por islo disse vivia duas vezes : Non moriar, sedvivam. Ese os Reys tem duas vidas, ou vivem duas vezes; duas vezes hao. de morrer: sao mais: vivos, que os mais, pois fejao tambem mais mortaes: vivem como homens, e como Reys; pois morrao como Reys, e como homens. Mas advirtao, que se como homens tem a morte certa: Statutum est hominibus semel mori; como Reys tem a vida breve : Principatus, vita brevis, e tao breve, que se como homens podiao morrer mais de vagar, ou mais

longe: Mori, como Reys acabao mais deprella, morrem com mayor brevidade: Principatus vita brevis.

Ainda mais: sao tao

mortaes os Reys, que, ainda quando vivos fempre se devem contemplar como mortos. Em casa de dous Grandes de Judéa entrou Christo em certa occasiao, em casa de Pilatos, e em casa de Herodes. Em casa de Pilatos vestirao ao Senhor com huma purpura vermelha, divisa de Rey: Induunt Marc. eum purpura. Em ca-15. 17. sa de Herodes vesti-12.11 rao-no com huma roupa branca, mortalha de defunto: Indutum veste alba. E assim devia ser, entrou Christo alli feito Rey: Quia se Regem facit; e anda tao unida a mortalha com a purpura,

pura, que ao mesmo tempo, em que o Senhor teve a purpura de Rey na roupa vermelha, teve a mortalha de defunto na roupa branca. No mesmo dia, em que Pilatos o vestio como Rey: Induunt eum purpura; Herodes o amortalhou como defunto: Indutum veste alba,

Que outra cousa era serem os Reys antigamente ungidos, quando os coroavao, fenao fazê-los certos, de que o melmo era nelles entrar a reynar, que começar a morrer. Melhor o diremos: ungidos quando coroados, porque entendessem que, se como homens estavao vivos, como Reys já erao mortos. Quando as antigos Romanos coroavao aos feus Imperadores, ao mesimo tempo, que lhes assen-

tavao a Coroa na cabeça, e na mao o Ceptro; entrava hum mestre de obras de canterîa com huma falva, e nella tres pedaços de pedra : hum marmore branco, hum porfido negro, e hum polido jaspe, e dizia assim fallando ao Imperador: Elige ex istis Saxis, Augusti //ime Cæsar, ex quo ipse tibi tumulum mefabricare velis; escolhe, ó Imperador Augusto, de qual destas pedras queres se lavre o teu sepulchro:como quem lhe advertia, entendesse que o mesmo era fubir para o Throno que descer para a sepultura: porque se como homem se achava vivo, como Rey se devia contemplar morto. Mas isto só o contempla hum Rey; que he sabio; por iso contemplando

do como fabio tudo isto Salomao, sendo ainda vivo, como homem, concluio-se morto, como Rey: Fui Rex.

- E tudo isto contemplou o nosso novo Sa-Iomao sabio, c defunto Rey: Fui Rex. Foy Rey, porque, como Rey que foy, morreo duas vezes, huma quando naturalmente niorreo, outra quando conheceo que havia morrer, Morreo huma vez, quando como homem fe lhe acabou a vida; e morreo outra vez , quando como Rey fabio conhecco que esta vida se lhe havia acabar. Morreo antes de morrer. Morreo antes), e morreo depois. Morreo cedo, e-morreo tarde Como homem havia morrer huma vez , quando com effeito morreo; mas como isto havia

fer mais tarde, quiz como Rey morrer mais cedo; e morreo, quando (na i deixação do governo conheceo que havia morrer. E isto mesmo foy mostrar que, sendo vivo como homem, era já morto como Rey: Fui Rex. Mas por illo mesmo, que contemplou fabiamente todas. cstas cousas: Mens mea contemplata est multa Sapienter, foy mayor que todos os Reys, foy) hum Rey Grande: Bcce magnus effectus Sum & pracessionnes.

Morreo finalmente affim o nosso sabio Rey, morreo o nosso Rey Grande, morreo ElRey D. Joao V. ! Mas nao disse bem. Nao morreo: porque o Rey, que he sabio, o Rey, que sabe contemplar tudo isto, que contemplou o nosso Rey, ainda que se possa

possa dizer que foy Rey ; porque morreo; nao se deve dizer que acabou, porque foy hum tal Rey: Eui Rex... Ouvirao tudo quanto contemplou o nossoRey?Pois ainda conteplou muito mais; ou, para o dizeromelhoro, atudo quanto contemplou para morrer, foi bufcar hum novo modo para inunca vacabar. Contemplou morrer duas vezes, para vir a nao morrer nenhuma. Contemplou morrer antes, para não morrer depois. Contemplou-se sempre morto, para viver eternamente. Ahi nao ha mais contemplar! Ora vejao como foi difcreta esta sua contemplação.

Me sem duvida que nao ha remedio para fugir á morte; mas se algum póde hayer, he só a contemplação da mesma morte. Quando Deos creou a Adaõ naquelle primeiro eltado de immortal, a primeira cousa, que fez para lhe conservar esta immortalidade; foy pôr-lhe a morte na contemplação: In quocumque die comederis ex eo, morte morieris; como se dissera ou quizesse dizer Deos: contemple-se Adaő morto, que logo fe confervará immortal; porque la cofficina da yida he a contemplaçao da morte. Quem se contempla morto, faz-se immortal. E he isto tanto assim, que a coula primeira, que o o demonio intentou tambem tirar a Adao, para o fazer mortal, foy a contemplação da morte: Nequaquam moriemini : e assim aconteceo; porque o mesimo foy esquecer-S 2

se Adao da morte, d achar-fe logo morto: Cum cognovissent se esse midos. Mas isto, que nao entendeo aquelle primeiro Rey da natureza, por se querer fazer nescio: Homo cum in honore est non intellexit: contemplou como fabio o noslo Rey: contemplou-se morto por tantos modos, para que por nenhum principio pudesse acabar.

Disse que o noslo Monarcha vive; e viverá eternamente; mas nao dissemos ainda que vida he esta, que ha de viver. Digo que he a vida dos que morrem, porque conhecerao que haviao morrer. He a vida dos Justos, porque só elles, como verdadeiros fabios, he que tem este conhecimento. E por isso, ainda quando morrem, nao morrem.

E esta he toda a razao, porque a morte dos Justos se chama vida,e ao dia do seu transito fe chama dia do feu nascimento: porque entao quando morrem, he que começão a viver a verdadeira vida. E porque suppômos que lo mosfo Monarcha morreo como Justo; porque como Justo conheceo que havia morrer por isso dizemos que ainda vive ; e viverá eternamente, quando conhecemos que já he morto: Fui Rex.

Ainda nao diffemos tudo: vive, e viverá eternamente o noslo Monarcha, nao só por que morreo como Justo, para sempre viver; mas porque ha de viver sempre na nosla lembrança. Teve duas vidas, quando viveo, huma como homem, outra como Rey; mor-

reo duas vezes, quando morreo, huma como Rey, outra como homem : e affim depois de morto ha de tornar a viver duas vidas, huma, com que, como homem Justo, ha de viver eternamente na Gloria; outra, com que, como Rey desejado, e saudoso, ha de viver para sempre na nossa lembrança. Teria a morte jurisdição para o fazer acabar a vida, mas nao terá poder para o tirar da nossa memoria; e como nao pode ser esquecido, ha de permanecer fempre vivo. Recessit à nobis, sed non totus recessit, dizia o Arcebispo de Milao Santo Ambrofio discorrendo na morte do Grande Imperador Theodozio. Morreo, he verdade: Recessit; mas nao acabou, porque ainda vi-THURSDAY !

ve na nossa lembrança: Sed non totus recessit. He verdade, ó Monarcha saudoso, ó Rey D. João o Grande, he verdade que vos roubou a morte a nosso olhos: Recessit; mas como vos não pode tirar da nossa lembrança, deixou-vos nella eternamente vivo: Sed nontotus recessit.

Assim he, Rey Grande, Monarcha entendido, affim he; fe athégora vos choramos morto, ja desde aqui vos devemos celebrar vivo: vivo, porque na certeza da morte segurastes a perpetuidade da vida; vivo, porque aindaque faltastes a nossos olhos, viveis, e vivereis sempre na nossa lembrança. E tu, ó cadafalfo enganofo, padrao fatal de defgraças, emblema certo de tristezas, se fostes troféo da morte,

ja te podes transformar em obelifco da vida; ja as tuas luzes pódem desterrar as tuas fombras; ja os teus rayos pódem confumir as tuas trévas, e ja pódem romper o teu filencio essas tuas luminosas linguas, publicando a vozes, que ahi vive, e viverá eternamente aquelle Monarcha Portuguez, cujas acçoens, contempladas sabiamente pelo seu alto entendimento: Mens mea contemplata est multasapienter, o estao moitrando, ainda quando morto, Rey vivo, como foy: Fui Rex; hum Rey, que foy mayor que todos, hum Rey, que será, assim como foy, sempre Rey Grande: Ecce magnus effectus sum, o: precessi omnes.

Tudo recopilou ao nosso intento, fallan-

do em commum das acçoens do nosso Monarcha, o Poetico Engenho, que ja tantas vezes deixámos apontado, neste seu ultimo, e elegante Disticho.

Nil maius terris, mortales fata dedere, Nec quamvis redeant aurea fecla dabunt.

and the home and one

Vem a dizer em disticho Portuguez:

Por mais que venhao feculos dourados, Não darão Rey tao grande os Fados.

E porque as acções de hum tao grande Rey, refumidas ao breve epilogo das palavras do meu thema, fiquem eternamente, ou impressas na nossa memoria, como brazoens feguros da nossa faudade, ou gravadas nestas pyramides, como Epitasio Real da fua fepultura,

fepultura, eu as torno a repetir como reclamo da nossa mágoa, como consôlo da nossa perda, e como Memento ultimo das acções de hum Rey sempre Grande: Ego Ecclesi-

astes fui Rex Israel in Ferusalem...Ecce magnus effectus sum, & præcessi omnes sapientià, qui fuerunt ante me, & mens mea contemplata est multa sapienter.



The state of the s

sepa Dogues, publication of the state of the separate of the s

Archilars com anno Arcperir Cano relaano de mona mico como concilo de anure retrino cas alcus de bino Ly tempes de bino Ly tempes Canolis : La Lasign-

The Color and Address of the Color of the Co

totto all mo, fellen-

TONFE

# FONTEVI

NASCE DO V. I. EX HYMN. ECCLES.

Te Deum laudamus, te Dominum confitemur,

E com as suas mysticas agoas entra a unir-se com as desta primeira corrente em hum discurso Encomiastico na feliz, auspicada, e Real Acclamação

DO AUGUSTISSIMO, E FIDELISSIMO SENHOR

# D. JOZE' I.

REY DE PORTUGAL.

Recitada na Matriz da Cidade da Paraíbano dia 7. de Setembro de 1751.

Com affistencia do Senado da Camera, e do Mestre de Campo Governador daquella Capitansa

ANTONIO BORGES DA FONSECA.

### J. M. J.



Ar graças a hum Rey, e Senhor Soberano, que he

Deos: Te Deum laudamus; Reconhecer, e confessarmos, como dado por Deos, a hum Soberano, que he hoje nosso Rey, e Senhor: Te Dominum confitemur; he todo o objeto co

cto deste luzido, nobre, eillustre acto. Melhor o direy ao meu inteto. Render a Deos as graças, como a Rey de Reys, e Senhor de Senhores: Te Deum laudamus: Rex Regum, & Dominus Dominantium; por nos dar por Senhor hum Rey com attributos de Deos: Te Dominum confitemur : Ego dixi, Dii estis; he o empenho todo do meu difcurso nesta hora; porque este he todo o objecto desta Regia acçao neste dia.

Que seja Doos, como Rey de Reys, e Senhor de Senhores, o que dá Senhores, e põem Reys em todo o mundo, ninguem o duvida; e que no Rey, que nos dá hoje por Senhor, nos dá hum Senhor, e hu Rey com attributos de Deos; ou assum como Deos quando he Rey; isso he o que ha de mostrar agora o meu discurso : e para isto, vejamos logo a consonancia, que fazem entre si, o discurso, o objecto, e o thema. Te Deum laudamus. Sao palavras estas, pelas quaes principia aquelle admiravel, altissimo, e sagrado Hymno, ou Cantico composto pelos dous mayores Doutores, e lumes da Igreja Santo Ambrosio, e Santo Agostinho; deste Hymno, e das suas profundissimas palavras usa a Igreja em todas aquellas acções, em que por algua circunstancia grande, ou notavel, solemnemente congregados os seus Fieis, costumao dar a Deos as graças por beneficios, e favores recebidos do mesmo Senhor. Mas sendo estas palayras comuas para quaef-

quaesquer acçoens de graças, que a Deos se tributad por bens recebidos da sua Divina, e liberal mao; pelo bem de dar ao seu Povo Reys, e Senhores. ainda fao mais proprias, e ajustadas; e tao ajustadas, e proprias para a presente accao, que aqui nos traz hoje, de darmos a Deos as graças, pela grande que fez a todos os Portuguezes, de nos dar hum Principe, hum Rey, e hum Monarcha, como o que hoje nos dá no noslo Augusto Senhor D. Jozé 1., que me atrevo a dizer, e ainda a provar, que só para a acçao de graças presente; pela acclamação do novo Rey, que hoje subditos amantes, e leaes vassallos adoramos reverentes, e reconhecemos rendidos, sao as mais ajustadas, eso

proprias para ellas.O-

Entra Santo Ambrosio, e Agostinho a dar graças aDeos neste seu admiravel Cantico do Te Deum laudanius; e depois de convidarem para ellas aosFieis da Igreja Militante na terra: Te per orbem terrarum sancta confitetur Ecclesia; continuao em dizer, que essas se dao a. Deos pelo grande, e fingular bem, que fez aos homens em Thes mandar ao mundo feito homem seu Unigenito Filho Jesu Christo: Venerandum tuum verum, & Unicum filium; mas he de notar, que em todo este hymno nao dao a Christo outro titulo, mais que o de Rey, e fómente Rey: Tu Rex glorie Christe. E pois como assim? Se Christo tem tantos, e tao admira-T 2 veis

veis titulos, como consta de toda a sagrada Escritura, como lhe nao dao aqui algum titulo destes, senao o de Rey, e somente Rey: Tu Rex gloria Christe? Sabem porque? Porque nos quizerao ensinar, como tao grandes Mestres, que as graças, que se devem dar a Deos no seu Cantico do Te Deum laudamus, só se dao com toda a propriedade, quando se dao por Christo, como Rey; ou por hum; Rey como Christo; Tu Rex gloria Christe :: Te Deum laudamus. E. fe nós mostrarmos agora, que o nosso novo, e reynante Monarcha he hum Rey como Christo, quero dizer, he hum Rey com attributos de Deos, ou como Deos, quando he Rey, nao ficará provado que este Canti-

co do Te Deum laudamus para nenhum outro Monarcha vem mais proprio, do que para o nosso Rey, ou para as graças, que a Deos se devem dar pela sua feliz acclamaçaő? He sem duvida que sim. Pois isso he o que havemos mostrar agora. Mas antes que entremos ao discurso, nao posso deixar de reparar em algumas circunstancias deste dia tao folemne, e que certamente dao muito realce a essa acça o em tudo Regia, humas em obsequio do dia, outras em abono do assumpto.

Em abono do assumpto, porque, se este he, vermos ao nosso reynante Monarcha, hum Rey assim como Deos, quando he Rey; para isto concorda muito sabermos, que assim como Deos, em quanto

Rey,

Rey, foi Rey do Reyno de Israel, chamado o Reyno de Christo; assim tambem Reyno de Christo, sabem todos, he com especialidade o Reyno de Portugal, donde o nosso Augusto Monarcha eftá hoje acclamado Rey. E se aquelle Povo, de quem Deos era Rey, foy chamado o Povo Israelita, quem nao fabe que este mesmo nome se dá tambem ao Povo Portuguez, de quem heRey o nosso Monarcha; porque tanto faz dizer Ifraelita, como Portuguez, e Portuguez, como Ifraelita? Ifraelita nao quer dizer outra cousa mais que homem forte, homem, valorofo, homem constante. Este foi o titulo honroso, que deo Deos a Jacob, depois que forte, valoroso, e constante pelejou a

braços huma noite inteira com o mesmo Deos, mudando-lhe entao, em o de Israel, o nome de Jacob: Nequaquam appellabitur. nomen tuum facob, sed Ifrael; quia, si contra Deum fortis fuifti, quanto magis contra homines prævalebis. Isto quer dizer Ifraelita; e nao quer dizer menos que isto Portuguez. Quem mais fortes, quem mais valorosos, e que homens tem havido mais constantes assim na fortuna,como na adversidade, do que os Portuguezes? Nem temos. necessidade de nos deter aqui; vamos ao nofso ponto. E se tanto faz dizer Portuguez, como Ifraelita, e Reyno de Israel, como de Portugal; bem podemos dizer, e com muita propriedade, temos acclamado em Portugal

gal hum Monarcha, que he Rey com attributos de Deos, ou afsim como Deos, quando he Rey. Isto he em abono do assumpto, e em obsequio do dia nao he menos que isto.

Huma das primeiras acções dignamente louvada em o mosso reynante Monarcha, foi aquella, com que determinou se celebrasse a sua acclamação na Corte de Lisboa neste mesmo dia, em que estamos hoje, sete de Setembro do anno passado, dia em que faz annos a SenhoraRainha fuaMay. E quem deixará de louvar, que para este mesmo dia guardasse esta Cidade este solene acto? Nisto se excedeo Lisboa a si mesma; e nisto, excedendo esta Cidade a todas as mais do Reyno, láse vay competir com a de Lisboa. Mas assim como aquelle acerto lá se sicou devendo todo á discreta attenção do nosso reynante Monarcha; assim aqui todo o acerto desta escolha se deve attribuir á attenciosa discrição de quem a governa.

Ainda temos aqui mais que notar, e com isto daremos principio a este discurso: advertindo sómente, que depois de fundado em hum texto particular, e exquisito da Sagrada Escritura, nao usaremos de mais Escritura, nem de authoridade alguma de Santo Padre; porque para Authores nos bastao hoje Santo Ambrosio, e Santo Agostinho, e por Escritura os principaes versos do seu Cantico do Te Deum laudamus; porque co elles provaremos tudo. Hoje, como diziamos, faz hum anno, que se acclamou em Portugal o nosso Augusto, e reynante Monarcha, e hoje fazem sesfenta e oito annos, que nasceo na Austria de Alemanha aquella Augusta RainhaMay, que nos deo para Portugal este Monarcha. E que quererá dizer, a occurrencia do nascimento da Rainha May na Austria, no mesmo dia; em que se acclama em Portugal o filho por Rey? Sabem o que? Cousa notavel he; mas he força que o diga. Quer dizer: Que acclamar-se em Portugal por seu Rey o snoilo Monarcha, no mesimo dia, em que na Austria nasceo a Rainha sua May, foi para que ficassemos entendendo, tinhamos acclamado por Rey hum Monarcha, que era Rey com attributos de Deos, ou assim como Deos quando he Rey. Vamos ao nosso texto particular da Sagrada Escritura.

Deus ab Austro ve- Habaniet. Virá Deos das cuc. 3. partes do Austro, dizia 3. hum dos Profetas menores. E que viria a dizer nisto este Profeta? Quiz dizer, confórme o commum sentir dos Doutores Sagrados, que Deos havia de vir ao mundo feito home, e nao como qualquer homem commum; senao como hum homem Rey, e Rey, nao como qualquer, mas hum tal Rey, e hum Monarcha tal, que o nao podia haver mayor, como quem era todo Divino, grande em si, e grande para os feus. E para admirar tanta grandeza, como cousa nova, e nunca ouvida, convida o Profeta as admirações do mundo, e a attenção das

das Gentes, significada naquella palavra Hebraica, Selab; com que na raiz do texto se nota este verso: Selah, Deus ab Austro veniet: Selah, explica o Alapide, Attendite, stupete, celebrate hanc Dei in nos excessivam dignationem, & beneficentiam, qua ejus majestas nobis se ostendere dignata est. Quatro cousas nos quiz advertir aqui o Profeta na explicação do Alapide. Primeira, a admiração do mundo: Attendite. Segunda, a Acclamação de Deos em Rei: Celebrate. Terceira, a grandeza da fua Magestade: Ejus majestas. Quarta, e ultima, a conveniencia tambem grande para os seus: Dei in nos excessivam dignationem, & beneficentiam. E porque tanta grandeza em Deos quando Rey acclamado? Ou porque, quando acclamado assim por Rey, ha de causar a sua grandeza tanta admiração? O texto não dá outra razão, mais que dizer, era, porque vinha Deos então das partes do Austro: Deus ab Austro veniet: Selah, attendite, stupete, celebrate.

E quem nao vê agora, que isto mesmo, guardada a devida proporção, nos está inculcando hoje o nosso Monarcha no dia da fua acclamação, e quando se faz no mesimo dia, em que na Austria nasceo a Rainha fua May? Ora notem: Entre Austria, e Austro, nao ha mais differença, que ser hum o original do outro; derivar-se do nome Austro a palayra Austria: e por nao perdermos tempo

cousa menos necessaria, nao aponto outras razoens de congruencia, e ainda naturalidade entre huma, e outra; vamos ao nollo ponto. Assim Rey com toda esta grandeza se acclama Deos, quando se diz que vem do Austro; e por vir da Austria, vemos acclamado ao nosso Monarcha por hum Rey Grande, por hum Rey. com attributos de Deos, ou assim como Deos, quando he Rey. Deus ab Austro veniet; Selab, attendite, stupete, celebrate banc Dei in nos excesfivam dignationem, beneficenciam, qua ejus Majestas nobis se ostendere dignata est.

Por outros termos me explicarey melhor:Por filho de huma tal Mãy, como a AugustaRainhaD.Maria-Anna de Austria temos hum Monarcha acclamado em tudo por Grande Rey. E se por filho de huma tal May, Rey Grande; que Grande Rey nao será por filho de humtal Pay, como foi o nosso faudoso sempre, e sempre digno de eterna memoria o Senhor Rey D. Joao o quinto! Por aqui acabaremos de ver agora o como o nosso revnante Monarcha, por filho de hum tal Pay, he hum Rey com attributos de Deos, ou assim como Deos quando he Rey: vamos ao nosso Cantico do Te Deum laudamus; vay Santo Ambrosio, e Santo Agostinho continuando o seu, e noslo Cantico, e depois de acclamarem nelle a Christo por Rey: Tu Rex gloriæ Christe, accrescentas logo, que este Rey Christo

he Filho de seu Eterno Pay : Tu Patris sempiternus es Filius. E que quer dizer chamar aquia Christo Filho do Eterno Pay, depois de o terem acclamado Réy: Tu Rex gloria Christe, TuPatris sempitermis es Eilius? Quer dizer, que se os filhos Reys partiticipao em tudo das excellencias dos Reys feus Pays; Christo, que he Filho do Eterno Pay, ha de ser hum Reyassim como Deos, quando he Rey: na nobreza da Pelloa, o mais illustre, pois he por natureza Divino, e assim em tudo o mais, mayor que todos os Reys do mundo; porque em fim, sendo Rey, he juntamente Deos. Deos Pay, ailim he que he Rey; e Christo, como Filho de tal Pay, he hum Rey, affim como Deos:

Tu Patris sempiternus es Filius: Tu Rex gloriæ Christe.

E de que Rey, melhor do que do nosso revnante Monarcha, se póde dizer, no modo em que se póde: Tu Patris es Filius, vos Senhor sois filho de vosso Pay? Sois. filho do Senhor Rey. D.Joao o V.ou o Grande de Portugal. Grande Rey, que foi pela nobreza da sua Pessoa; porque do Real tronco da Casa de Braganca, das mais Illustres, e Regias de toda aEuropa. Grande Rey pelo magnanimo do coração: GrandeRey pelo magnifico das obras, e Rey muito Grande pelo piedoso do espirito. E se tao Grande Rey foi o Pay do nosso Augusto Monarcha ; acclamado temos ao nosso Monarcha Augusto por hum

hum Rey muito Grande, como filho de tal Pay: Tu Patris es Filius: Tu Rex: o Pay,o Grande Rey, o Senhor D. Joso V., o filho hum Rey Grande, o Senhor Dom Jozé I. Mas valha-me o Ceo, que aqui parece me vay fugindo o lume dos olhos, quando considerando ao nosso Monarcha reynante, como Rey filho de taes Pays, me lembra que este filho Rey he Tozé. Ora notem.

Jozé quer dizer o que cresce, e nao só o que cresce huma vez, senao o que muitas vezes cresce, o que sempre vai em augmento: Filius accrescens. Foseph, filius accrescens, Joseph augmentum, dizia o velho Jacob, quando por despedidas desta vida lançava a bençao

2. 2 3 1 Civil O

ao seu Jozé: e he de notar, que quando Jacob promettia a Jozé estes augmentos, ja Jozé estava acclamado, ou ao menos declarado Rey de seus irmãos: NumquidRex noster eris? Do Pay Jacob, que era o tronco do Reyno de Ifrael, veyo a Jozé seu filho, quando ja acclamado Rey, tanta grandeza. Deixemos aqui a Jozé filho de Jacob, e vamos com Jozé filho de Joao. Por Grande, e muitas vezes Grande podemos acclamar ao noslo reynante Monarcha, nao só como Jozé que he, mas como filho de taes Pays. Grande huma vez por vir da Casa de Austria, e por filho de huma Rainha tambem Grande, como a que he neta de Imperador, filha de Imperador, e ir-1 33 V 2 กาฉีล

maa de Imperadores. Neta do Grande Iniperador Fernando; fi-Iha do Grande Imperador Leopoldo, e Irmaā de dous Imperadores tambem Grandes, Jozé Ignacio, e Carlos VI. Grande outra vez o nofio reynante Monarcha, por filho de hum Rey Grande, o Senhor D. Joao o V. Grande pela sua Pessoa, e pelo feu Solar da Cafa de Bragança. Rey Grande o nosso Augusto Monarcha, huma vez por filho de huma tal May: Filius accrescens; Grande Rey outra vez por filho de hum tal Pay: Filius accrescens; e Rey Grande muitas vezes em si mesmo, como está promettendo a fingularidade tambem Grande do seu Augusto, e novo nome de Jozé, Foseph accrescens, foseph accrescens, Joseph augmentum. E reparem bem, que se por filho de huns taes Pays, cresceo muyto o nosso Monarcha: Filius accrescens, filius accrescens; coni tudo o termo ultimado da fua Grandeza, o tem elle em si proprio, que he o ser augmento de si mesmo, como Jozé que he: Foseph augmentum: Tu Rex: Tu Patrises filius.

Da Grandeza da Pessoa se fegue a das obras, ou acçoens; e tambem por estas temos em o nosso reynante Monarcha hum Rey muito Grande; humRey com attributos de Deos, ou assim como Deos, quando he Rey; magnanimo, magnisso, liberal, piedoso, e ajustado. Tudo isto tem Deos, quando he Rey, e isto

tudo tem mostrado já ter o nosso Monarcha por participação de Deos. A da Pessoa moffra-o Grande em si mesino; a das acçoens mostra-o Grande em ordem aos seus vassallos. E certamente, que nesta parte podemos ter a consolação, de que nos deoDeos hum Monarcha, e humRey em tudoGrande.Grande no magnanimo com que decorou com muitos titulos de Condes, Duques, e Marquezes aos Grandes tambem do seu Reyno. Grande no magnifico, com que fez celebrar as mayores funçoens da sua Corte, assim Reaes, comoDivinas. Grande no liberal, com que mandou pagar aos feus Militares, gastando nisto, como fe diz, dous milhoens, e muitos centos de mil cruzados.

Grande no piedoso, com que, para refarcir a turdança no pagamento dos mesmos militares, dizem tambem mandara darlhes, como de juros, quatro mezes mais: nos donativos, que mandou alleviar aos Povos das fuas Conquistas; e nas mesmas, as novas praginaticas fobre o ouro das Minas, e açucares do Brasil. Ajustado finalmente, ou temente a Deos, como quem com os olhos no mesmo Senhor, dezejando acertar em tudo, escolheo para conselheyros, Ministros, e Prezidentes mayores dos feus Tribunaes, fujeitos tambem da mayor Jerarchia, assim na qualidade do fangue, como na intelligencia dos negocios; os mais entendidos no governo politico

tico, e os mais amantes do bem commum. Grande excellencia do nosso Rey! Mas por isso mesmo hum Rey Grande, hum Rey affim como Deos, quando he Rey. Rey como Deos, que he, temos hoje acclamado a Christo em o nosfo Cantico do Te Deum laudamus : Tu Rex glorie Christe. TuPatris sempiternus esFiluis: E porque ha de fer Christo acclamado aqui por Rey, assim como Deos o he? A'lèm das razoens; que já demos, huma, e a principal he o verse Deos, ou Christo, quando Rey, acclamado como Deos, com Cherubins, e Serafins a seus lados, os quaes nao fó lhe fazem affi-Itencia, mas também lhe estao dando 20s ouvidos continuamente vozes: Tibi Cheru-

bim, & Seraphim incessabili voce proclamant. Os Serafins sao Intelligencias amantes, os Cherubins sao Espiritos entendidos: e huma vez, que Chrito, quando Rey acclamado, tem a feus lados por Ministros, e assistentes, humas taes Intelligencias, todas Seraficas no amor, e Cherubicas todas no entender, ha de fer hum R ey Grande, affim como Deos, quando he Rey: Tu Rex gloriæ Christe : Tu Patris sempiternus es filius: Tibi Cherubim & Seraphim incessabili voce proclamant.

Christo em quanto Rey, e em quato Deos, não necessitava para os acertos entendidos do seu governo, nem para o tratamento amoroso de seus vassallos, de intelligencias superiores, que lhe as-

sistissem;

sistissem; porque he por natureza, como Divino, summamensabio, e sabiamente amoroso; mas foi asfim, para deixar aos Reys, e Monarchas hum vivo exemplar do que haviao de ser: que para serem Reys, allim como Deos quando o he, haviao ter a feus lados por Ministros, e assistentes os de Jerarchia superior: osmais amantes do bem commum, e os mais intelligentes na pratica do governo. Nao. necessitava o nosso reynante Monarcha de outras intelligencias a feu lado; porque a experiencia o tinha feito e mais intelligente dos negocios do Reyno, e as acçoens o tinhao mostrado em extremo amante de seus vassalles: mas quiz pôr a feus lados por Ministros, e assistentes,

humas taes intelligencias, para mostrar asfim, era hum Rey tal, humRey Grande, hum Rey assim como Deos quando he Rey: Tu Rex: Tibi Cherubim,

& Seraphim.

Atéqui temos visto o que he o nosso novo, e reynante Monarcha. Grande em si, e Grande para os seus. Grande em si, pela sua Pessoa, pela sua ascendencia, e pelas suas acçoens, e Grande para os seus; porque nelle tem os seus vassallos hum Principe benigno, hum Rey magnanimo, hum Monarcha magnifico, e hum Senhor em tudo Grande. Atégora fallámos do que he de presente o nosloMonarcha;agora diremos o q hade fer de futuro. Dislemos já o que he pela Pelloa, e acçoens, agora diremos o que ha de ser

pelo nome, que he Jozé: e por aqui veremos juntamente as glorias mayores para Portugal, e para Jozé també as suas mayores glorias. Vejamos as de Jozé, que ellas nos mostrarão quaes hajao de ser as de Portugal. Veremos as mayores glorias de Jozé, porque em Jozé veremos hum Rev o mais glorioso de todos, quantos tem tido o Reyno de Portugal, e ainda o mundo todo. Porque se hoje o temos acclamado hum Rey assim como Deos, quando he Rey: assim como Deos quando he Rey, he Rey de Reys, e Senhor de Senhores; Senhor de Senhores, e Rey de Reys, havemos ver tambem ao noslo Jozé. E adonde ha de ser Jozé Rey de Reys, e Senhor de Se-

nhores? Sabem adonde? Em Portugal, e fóra de Portugal. Em Portugal ja o temos visto Senhor dos Senhores Grandes de Portugal, e Rey adorado de Infantes, Principes, e Pessoas Reaes, e daquellas duas Magestades, que elle adora tambem , huma como Esposa, outra como Mãy. E nao he grande gloria esta para Jozé? De outra, quasi como esta; se gloriava muito aquelle outro Jozé, quando pelo Sol, Lua, e Eftrellas, q já via prostrados a seus pés, se julgava Rey de Reys, e Senhor de Senhores; porque se sonhava adorado Rev de seu Pay, May, e Irmãos. Vidi per somnium; quasi Solem, & Lunam, & Stellas undecim adorare me. Numquid Rex noster eris? Nun-

Nuntiate Patri meo gloriam meam. Esta daquelle Jozé foi toda a sua gloria lá no Reyno de Ifrael; e nao he menos que esta a do nosso Jozé, e esta a tem elle no Reyno de Portugal; e fóra de Portugal, qual ha de ser esta gloria? Ha de ser, q depois de reinar gloriosamente emPortugal, ha de reynar em todo o mundo, porque para o nosso reynante Monarcha o Senhor D. Jozé I. está guardada aquella promessa, por lhe nao chamar Profecia, que diz que de Portugal, e dos feus Principes ha de fahir aquelle Grande Rey, que ha de ser Monarcha do mundo todo, e. Imperador do ultimo, e quinto Imperio de Christo, fundada esta promessa na palayra, que deo o mesmoChristo ao nos-

fo primeiro Rey D. Affonso Henriquez, de que nelle, e nos seus descendetes queria fundar o seu Imperio, que he este quinto, que ha de occupar todo o mundo: Volo in te, o in semine tuo Imperium mihi stabilire, ut feratur nomen meum ad exteras gentes.

Isto dizem as profecias do Reyno de Portugal. E quem nos ha de dizer agora, que este Rey, que ha de sahir de Portugal para dominar o mundo todo, e ser Rey de Reys, e Senhor dosSenhores de todo o mundo, ha de ser o noslo Monarcha, e Rey novamente acclamado? Isto, com licença dos Sebastianistas, ou sem ella, o direy eu. E para que vejao a razao, com que o digo, ouçao o V. 6. do noslo Cantico do Te

Te Deum landamus ; mysterioso certamente para hoje: Pleni funt celi, terramajestatis gloria tua. Todo o Ceo, e a terra toda está chêa da gloria da vossa Magestade. On para o dizermos melhor : grande gloria he a vossa; porq a vosla Magestade encheo o Ceo, e também a terra; fostes Rey de todo o mundo cá na terra, e tambem o fostes lá no Ceo: Pleni funt celi, o terramajestatis gloria tua. De Christo Rey, assim como Deos quando he Rey, sabemos ja fallao agui Santo Ambrosio, e Santo Agostinho. E para tirarmos agora daqui o que nos ha de servir para o nosso Monarcha, devemos faber, que Christo em quanto Rey, assim como Deos, teve dous Reynos, hum espiritual, outro temporal, hum na terra, outro no Ceo: o da terra foi o Reyno de Ifrael, chamado tambem Reyno de Christo; e o do Ceo, que he o da Gloria. Também he certo, que do Reyno do Ceo tomou Christo posse, e está reynando nelle gloriosamente. E por esta parte se cumprio em Christo a primeira parte do nosso verso: Pleni sunt cali maje-Statis glorie tue. Mas pela outra parte, que toca ao Reyno temporal, tambem he sem duvida, que se nao cumprio em Christo, porque Christo nao reynou temporalmente na terra; e assim he consequencia, que se ha de cumprir em outro. E como fe ha de cumprir em outro?Em outro nenhum pode fer melhor, do que em o nosso Augusto, e reinante

nante Monarcha; e a razao he evidente. Por que se este Monarcha universal de todo o mundo ha de fahir dos Principes dePortugal, e hade ser hum Rev. assim comoDeos quando he Rey; nenhum melhor que o nosso. Monarcha o póde fer, pois o vemos ja acclamado, por humRey assim como Deos quado he Rey; e he Rey, e Principe natural de Portugal. Ficando affim repartido o Imperio de Christo: o espiritual, e do Ceo para o mesmo Christo, em quanto Deos, e Rey da gloria; Pleni sunt cæli majestatis gloriæ tuæ; e o temporal, e da terra para o noslo Augusto, e reynante Monarcha fer nella Imperador universal do quinto Imperio, e ter a grande gloria de fer Rey de Reys, eSe-

nhor de Senhores de todo o mundo: Te Dominum confitemur; cumprindo-se assim nelle a segunda parte do nosso verso: Plena est terra majestatis

glorie tue.

Ainda não dissemos tudo; porque dizendo que o nosso reynante, Monarcha ha de ser Monarcha universal do mundo todo, por ser hum Principe de Portugal, e hum Rey assim como Deos, quando he Rey; nao dissemos ainda, havia ser tudo isto pelo seu nome, que he Jozé. Agora o diremos, e outro Jozé nos dirá o como. Sonhou Jozé que via a feus pés, o Sol, a Lua, e as Estrellas; e nisto entendeo havia fer adorado, como Rey de seu Pay, sua May, e de seus Irmãos; e como tal Rey de Reys, e-Senhor de Senhores; e

tudo isto sonhou Jozé! no Reyno de seu Pay, que era o de Ifrael. E quereria dizer alguma coufa mais este sonho de Jozé? queria dizer mais, e muito mais. O ra notem: No Sol eftao fignicados todos os Principes,e Monarchas, que seguem as luzes da verdade, e rayos do Evangelho, e Fé de Christo, que he o verdadeiro Sol. Na Lua estao symbolizados todos os Reys, que na noite obscura dos erros, feguem outras leys, como Mouros, Turcos, e outros, de quem a Lua he a fua diviza. Nas Estrellas estad numerados todos os mais grandes, e fenhores espalhados por todo o mundo: huns, que seguem as fombras da Lua; outros as luzes do Sol: e todos estes Senhores, Reys, e Monarchas fo-

nhou Jozé via prostrados a feus pés,e q era adorado de todos, como Rey de Reys, e Senhor de Senhores. E acaso cumprio-se em Jozé esta profecia? he sem duvida que nao; porque Jozé nao só nao dominou o mundo todo, e nem ainda no proprio Egypto, onde logrou as fuas estimações, se vio abfolutamente Rey, e nem adorado de Rey algum. Que por islo, com muita advertencia, ou energia, explica o texto estas grandezas de Jozé, por hum Quasi: Quasi Solem, & Lunam, & Stellas; que he termo, que quer dizer alguma cousa, mas nao diz tudo. Porque na verdade, tudo isto de Jozé foi huma como fimilhança, hum como remedo; foy finalmente hum sonho, e soi hu-

huma profecia: fonhou hum Jozé o que para outro Jozé estava profetizado. Sonhou hum Tozé no Reyno de Israel, o que no Reyno de Portugal se havia cumprir em outro Jozé. Sonhou Jozé filho de Jacob, o que em Jozé filho de Joao haviamos ver; porque para o noslo reinante Monarcha, pelo nome, que tem de Jozé, está guardado o serRey de Reys, e Senhor de Senhores do mundo todo, e nelle Imperador do quinto Imperio de Christo: Volo in te, in semine tuo Imperiü mibi stabilire. Plena est terra majestatis gloriæ tuæ:Tu Rex:Te Dominum confitemur.

Grande gloria para o nosso Augusto, e reinante Monarcha, o verse adorado em todo o mundo por Rey de Reys, e Senhor de Senhores: mas que gloria nao será para Portugal o ver-fe hoje com hum tal Rey, como Jozé! Certamente, que neste Jozé tem Portugal hum Rev. nao só para feliz, e acertadamente governar, e reger o seu povo, e vassallos; mas hum Rey para os engrandecer, e exaltar eternamente, ou por todo o mundo, como vay cocluindo o nosso Cantico. Et rege eos, & extolle illos usque in æternum; porque assim o está promettendo tambem o Augusto, e novo nome do nosso Monarcha. Jozé quer dizer augmentos, e mais augmentos: Joseph accrescens, Foseph accrescens, Joseph augmentum. E serao taes os augmentos emPortugal, co este Jozé por Rey, que o Rey Tozé será exaltado fem

fem duvida a Imperador;e o Reyno de Portugal certamente levantado a Imperio:
Imperium mihi. Assim
o espero, Senhor, da
vossa Divina palavra;
e o consiamos todos da
vossa grande misericordia; para consuzao
dos inimigos da Fé,
para inveja das Nações, e Reynos estra-

se per Key, tue o Rey

nhos, e para gloria eterna dos vossos Portuguezes; como o está concluindo hoje o
vosso notavel Cantico
do Te Deum laudamus: Fiat misericordia tua Domine super
nos, quemadmodum
speravimus in te: In te
Domine speravi, non
confundar in æternű.
Amen.



mendon con Revide

# FONTE VII.

Nasce do V. 22., e 23. do Cap. 6. Luc.

Beati eritis cum vos oderint bomines, & cum separaverint vos, & exprobraverint vos, & ejecerint nomen vestrum tamquam malum... Gaudete in illa die, & exultate.

E com as suas mysticas agoas entra a unir-se com as desta primeira Corrente em hum discurso Historico, Geografico, Genealogico, Politico, e Encomiastico; recitado em a nova celebridade, que consagrarao os Pardos de Pernambuco ao Santo da sua côr:

#### OBEATO

## GONC, ALLO GARCIA,

Na sua Igreja do Livramento em Santo Antonio do Reciffe aos 12. de Setembro do anno de 1745.

## J. M. J.

Endo tantas

fer menos as palavras me parecem huma ado thema. Servirao justada profecia da de thema estas pala- presente solemnidade,

vras para o Sermao; as occurren- porque he justo que cias da festa, o Sermao tenha thenao podiao ma: mas a mim mais

e de todas as circunftancias, que nella occorrem. Dedicaő-se hoje estes reverentes cultos, estes custosos applausos, estes grandes festejos, estes devidos obsequios, e toda esta nova, e grande celebridade ao glorioso,e invicto Martyr S. Gonçallo Garcia; credito, lustre, honra, e gloria, de todos, os que pela, sua côrse chamao Pardos. Este he aquelle nome, que proferido com outros termos, e tomado em linguagem vulgar, se vos lançava até agora em rosto, quasi por desprezo, como com menos politica o faziao alguns, fem mais razao, ou 16 com a semrazao, de nao teres os Pardos hum Santo, que canonizasse a vossa côr; mas hoje, que vos apparece hum Santo da volla

côr, e ja canonizado, ja o nome vos nao póde fervir de desdouro algum, antes sim de muita gloria, pois em o Beato Gonçallo Garcia, Santo da vossa côr, vos deparou Deos hu Restaurador, ou Redemptor das calúnias do vosso Nome.

Este he em summa o objecto todo desta nova, e grande celebridade. Festejar-se aqui hum Pardo Santo, que fabendo-se atégora que era Santo, nao se conhecia fosse Pardo; e por este Pardo Santo, verem todos os da sua côr tornado bom aquelle Nome, q se se suppunha atégora como máo. E tudo isto temos mysteriosa, e profeticamente incluido nas palavras; que me servirao de thema, que sao do Evangelho, com que a Igreja declarou por San-

Santo ao Beato Goncallo Garcia: Beati eritis, cum vos oderint homines, & cum separaverint vos, & exprobraverint, & ejecerint nomen vestrum tamquam malum.... Gaudete in illa die, exultate. Alegray-vos, dizem as palavras do Evangelho, fallando em profecia com os Pardos hoje, alegrayvos: Gaudete; porque, aindaque vejais muitas vezes o vosso Nome desprezado, e lançado á parte como máo: Et ejecerint nomen vestrum tamquam. malum, e por este mesmo Nome sejais caluniados, e tidos como em dodio pelos homens, e por elles separados até de tudo o que he acção boa, e virtuosa: Cum vos oderint homines, & Separaverint vos, or exprobraverint; alegrayvos: Et exultate; porque lá ha de chegar tempo, lá ha de vir hum dia: In illa die, em que por esse mesmo Nome calumniado, e desprezado haveis de ser bemaventurados, haveis de sicar muito gloriosos: Beati eritis. Nem as palavras do Evangelho dizem mais, e nem vós tendes experimentado menos.

Quantas calumnias, quantos opprobrios, que de desprezos, e irrizoens nao tem ouvido os Pardos fobre a falta, que tinhao de Santo da fua côr!attribuindo-se esta falta ao defeito da mesma côr; como se a côr, por accidente, pudesse ser sujeito de algua maldade. E com tanto empenko, que, por malicia da mesma côr, os queriao separar (: ao nosso modo de dizer,)

até

até da communicação dos Santos. A alguem ouvi dizer, (feria talvez por chiste) que do Beato Gonçallo Garcia huma fó coufa duvidava, e era, que fosse Santo fendo Pardo com os seus termos vulgares. He verdade, que neste mundo todos fomos como as abelhas de S. Pedro (confórme dizem) que relo que fazem huns, rerdem os outros, e alguma abelha má pos cerá ter havido, que com o veneno da fua: malicia inficionasse aos mais; e o que foi defeito particular de algum ficou fendo contagio universal para todos: mas como iffo não he culpa original, que por força de Decreto hajao de contrahir todos, o que commetteo hum; seja embora máo o que he máo, de-fe o Nome ao que obra mal, que aos mais nao lhes pode o Nome fazer mal, se obrao bem. E assim com estes fallo.

Alegrai-vos huma vez : Gaudete, le outra .vez vos alegray: Et exultate; porque isso, que até agora pasfou por vos, he o mefmo, que disse Christo havia acontecer aos feguidores do feu Evangelho, ou do feu Nome. O Nome dos. seguidores do Evage-Iho, que he o do Crucificado, ou de Christao, nem era máo, nem continha em si maldade alguma, fenao aquella, que os contrarios do mesmo: Nome the queriao pôr; e com tudo os Discipulos do Senhor. erao calumniados, e desprezados, só por terem aquelle nome: e sendo os Discipulos: os calumniados, Chrifto

sto he o que principalmente vinha a fer o offendido pelo Nome: Nomen vestrum tamquam malum propter Filium hominis:0 mefmo passa em o nosso caso. O Evangelho em commun parece falla com todos os Pardos, mas determinadamente se encaminha ao Beato Gonçallo Garcia; porque elle he o que se achava mais offendido, quando os Pardos pelo feuNome erao calumniados, pois ao mesmo tempo, que o Beato Gonçallo Garcia era Santo, e estava beatificado, o mundo julgava o contrario, e nao quería, que sendo Pardo fosse Santo, só porque tinha aquelle Nome: Nomen vestrum tamquem malum.

Christo, para desenganar aos Escribas, que o seu Nome nao

continha em fi maldade alguma, dizia aos Discipulos que se alegrassem, porq daquelle mesmo Nome calumniado, e desprezado, lhes haviao resultar todas as suas glorias. Porq aquella particula: Cum, aqui he causal, e quer dizer, q as glorias lhes haviao fobrevir depois da mesma causa, donde lhes nasciao entao as calúnias: Cum vos oderint homines, & separaverint vos, & exprobraverint, o ejecerint nomen vestrum tanquam malum, Eis-aqui a causa das calumnias Beati eritis, eis-aqui as glorias deduzidas daquella caufa. Da mesma sorte, para deixarmos hoje desenganados aos calumniadores desteNome Pardo, que nao contêm em si maldade alguma oNome, thes have mos Y 2 molmostrar, que deste mesmo Nome calumniado resultas aos Pardos todas as suas glorias: Beati critis cum vos oderint bomines, & cum separaverint vos, & exprobraverint, & ejecerint nomen vestrum tamquam malum. Gaudete in illa die, & exultate.

Christo dizia aos Discipulos, que haviao ter hū dia destes; mas não lhes declaron quando havia de ser este dia; talvez, porque quiz que pelo dia de hoje viessemos em conhecimento daquelle dia? Commumente acode Deos nas tribulaçõens, quando ellas apertao mais aos attribulados, e quando nellas fe espera menos algum foccorro, e allivio: nunca os Pardos esperarao menos hum Santo da sua côr, do que na presente occafiao; e nunca tanto como agora os apurarao, e apertárao mais as tribulaçõens dos calumniadores do seu Nome: e por isso, nunca tanto como nesta occasiao se faria nelles mais appetecido hum Santo da fua côr. Pois agora, diz o Senhor, agora he tempo, já chegou o dia. Agora fim, que crescerao, e chegarao a seu termo as calumnias do vollo Nome: Cum vos oderint homines, & ejecerint nomen vestrum tamquam malum, 13gora he o tempo de se publicarem as vossas glorias : Beati eritis, já chegou o dia do vosso grande prazer, e gosto: Gaudete in illa die, & exultate.

A bemaventurança, ou gloria, de que o Senhor aqui falla, nao he a do Ceo, he a da ter-

ra; nao he a que se goza lá na Patria, he a que se póde ver neste mundo: he aquella gloria, aquelle prazer, aquelle gosto, e aquella alegria, que costuma fobrevir, depois de vencido o trabalho, desfeita a calumnia, e passada a tribulação: he sentido literal do texto; porque tudo o que nelle se trata he cousa, que havia pasfar cá no mundo, e entre os homens, adonde a gloria, que póde haver nao passa de hum prazer, e gosto, que passa: Beati eritis. Gaudete, & exultate.

Daqui supponho se está percebendo, que nao venho hoje pregar da bemaventurança, e gloria, que o BeatoGonçalloGarcia goza no Ceo, como Santo, nem tampouco hey de discorrer sobre a declaração,

1109

que o Summo Pontifice fez da sua Santidade; porque isto nao he hoje cousa nova, e nem padece duvida alguma: a declaração, que eu me parece devo fazer hoje, he daquillo, que póde ter, e com effeito tem alguma contrariedade, e faz repugnancia a alguns, que he a natureza, e côr parda deste Santo. Esta côr parda, he a que eu venho hoje beatificar, ou declarar por bemaventurada; quero dizer, venho mostrar como o Beato Gonçallo Garcia he Pardo por nafcimento, e descendencia, e declarar que a fua côr parda nao fó he tam bemaventurada, e ditofa como as mais; mas ainda alguma cousa mais. E como isto tudo ha de resultar em gloria do nosso Santo, ao menos acciaccidental: Beati eritis, e em gosto, e
prazer de todos os
da sua côr: Gaudete, &
exultate; todos me
devem ajudar a pedir
para o acerto, por intercessa do mesmo
Santo, o patrocinio
daquella Senhora, em
cuja casa estamos, que
nos nao ha de faltar,
como May que he de
graça. Ave Maria.

Santo, Esta-cor parca.

Ssumptos ha que melhor he ouvîlos, que dizê-los; nao está também o discorrê-los em conceito proprio, mais conveniente he ouvî-los em discurso alheyo. Aslim devia muitas vezes fer,nao tanto pelo difficil dos assumptos, quanto pela diversidade dos ouvintes; pois não havendo assumpto tao inaccessivel; que se nao possa penetrar, e ainda dar alguma fahida, a difficuldade toda está em deixar satisfeitos aos que ouvem; porque certamente ha genios de paladar tao desgostofo, que sempre lhes defagrada o alheyo, por mais concertado, que vá, talvez fó por que he alheyo; e só lhes parece bem o proprio, e muitas vezes 1em mais tempero, que o ser proprio. Hum dos assumptos mais repugnantes, que tem tocado o meu discurso, he o presente; porque entro nelle conhecendo, que nao tendo tanto de difficultoso pela materia de que trata, ha de ter muito. de contrariedade pelo assenso, que muitos lhe derao, ou tem ja dado. O que eu posso affirmar he, que nao trago intento, e nem o tive nunca, de perfuadir cousas novas, por

porque só determino mostrar a verdade dellas; e esta, não dictada pela minha estimação, mas deduzida de varios Authores: da verdade de todos elles ha de constar o presente discurso, que nao ha de ter de meu, mais que a fórma, a composiçad, e ornato; e aindaque por força ha de começar em narração historica, nao deixará por isso de continuar, e acabar em discurso Panegyrico, atado todo ás palavras do Evangelho; entremos nelle.

O Beato Gonçallo Garcia nasceo em Baçaim, Cidade do Estado da India Oriental,
Conquista dos Serenissimos Reys Portuguezes, nossos Senhores.
HeBaçaim, álêm de outras excellencias, que
della contao os Historiadores, huma das

mais nobres Cidades da India, assim em edificios, como em moradores; pois apenas, dizem elles, se achará em Portugal cafa, ou familia illustre, que lá nao tivesse descendencia; por cujo respeito erao alli tantos os Dons, que até á Cidadade lhe tocou o seu, pois a chamavao algus D. Baçaim. Supponho, g ao nosso Sato, lhe nao coube em sorte Dom algum destes, porque, nenhum dos Escritores, q vi lho declarao nem ainda os nomes de seus pays. Só nos dizem, que hum era Portuguez, e por confequencia branco, e outro natural da terrai, e confeguintemente negro; esta era a may, natural de Bacaim; e aquelle o pay, filho de Portugal. Affim o trazem, alem dos Escritores da Ordem,

o Agiologio Lufitano, ou Calendario Portuguez, do Licenciado Jorge Cardoso, no dia cinco de Fevereiro. Nao achamos escrito, nem o dia, nem o anno do seu nascimento, nem tampouco os que teve de idade; só achamos, que entrando os Portuguezes a tomar posse da Cidade deBaçaim no anno de 1534. e sendo o martyrio deste Sato no de 1597. correm neste meyo tempo 63. annos, e afsim podemos affirmar certamente, que dos 61. ou 62. nao podia passar a sua idade, dado caso que nascesse logo no primeiro, ou fegundo anno daquella entrada dos Portuguezes em Baçaim.

Também nao achey cousa particular da sua vida até o Estado de Religioso; so sim, que nella exercitou

primeiro o trato da Mercancia, navegando da India para a Ilha de Manilha, huma das chamadas Philipinas, no mar da China. Neftas Ilhas tem os Religiosos Franciscanos Reformados hua Provincia intitulada de S. Gregorio, e em Mani-Iha hum Convento aonde Gonçallo Garcia costumava muitas vezes ir, quando se achava na terra com o seu negocio. E, ou affeiçoado aos Religiosos, ou chamado por Deos, pedio alli o habito, e fez profissao: para Frade Leigo. Tambem nao pudemos descobrir o tempo desta Profissa; só achamos que no anno de 1593., estando por Comissario dos Religiolos nas Philipinas o Beato Fr. Pedro Bautista, e sendo enviado Embaixador por Philippe

Taycozame Imperador do Japao, levou comfigo por companheiros a dous Religiofos mais, e a Fr. Gonçallo Garcia por interprete, porque, como Mercador, que tinha tratado com aquellas gentes, entendia melhor a lingua da terra.

Nao fó compôs Fr. Pedro os negocios de Espanha com o Japao, como Embaixador, mas tambem como Missionario: (para cujo emprego levava breve do Papa Clemente VIII.) alcançou licença do Imperador para prégar a Fé áquelles Gentios, como com effeito o fez, converteo a muitos, edificou Conventos, e Hofpitaes; e passadas nestas, e'em similhantes obras mais de tres annos, movido o Impera-

dor, por hum Medico feu, e alguns Sacerdotes dos Idolos contra os Religiosos, forao presos todos, que erao em numero seis, com quinze terceiros, e tres seculares mais, naturaes todos do Japao; e fentenciados á morte na Cidade de Meaco, depois de quasi dous mezes de carcere, e cortada a cada hum a orelha esquerda, e levados a correr as ruas açoutados aspera, e affrontofamente com as mãos atraz; dalli os conduzirao atropellados, eem tempo de inverno por mais de cem legoas de caminho á Cidade de Nangan Zaqui, onde os crucificarao, traspassando com duas lanças a cada hum. Estando ja na sua Cruz o Beato Gonçallo Garcia, e tocandolhe por forte o ficar no meyo daquelle triunfante

fante exercito, era o que a vozes prégava a todo aquelle povo, affim Christao, como, Gentilico; a estes, advertindo-lhes os erros em que ficavao, e áquelles, admoestandoos á perfeverança da Fé: e ao tempo, que o traspassárao com aquellas lanças, forao estas as ultimas palavras, que proferio: Senhor havei misericordia de mim. Tambem fe acha, que no tempo, em que esteve no Japao o Beato Gonçallo Garcia, escrevera varias Epistolas áquelles Christãos, que andavao espalhados por aquellas Ilhas, cheyas de fervor, e zelo do seu abrasado espirito; por cuja caufa o Padre, Salmantino o põem em o numero dos Efcritores no 2. Tom. da fua Biblioteca Germanica Franciscana na

letra G. Foi o martyrio deste Santo a cinco de Fevereiro, do anno de 1597. e dahi a trintra annos, no de 1627. forao declarados todos verdadeiros Martyres, por Bulla do Sűmo Pontifice Urbano VIII. no quinto anno do seu Pontificado. Consta todo o referido do Breviario, e Martyrologio Serafico, Agiologio Lusitano, com mais de trinta Authores, la apontados.

Do que fica dito, ja fey que o que fó fe duvida agora, he da côr da mãy do Beato Gonçallo Garcia; porque dizendo os Efcritores todos, que era natural de Baçaim, fe accrefeeta agora, que era da côr preta, e talvez dirao, que fó a fim de fazermos Pardo ao Beato Gonçallo Garcia, como descendente de

preto,

preto, e branco. Como este he o ponto principal, e todo o tropeço do nosso discurso, para procedermos nelle com a clareza necessaria, e distincção possivel havemos diffinir primeiro, que cousa seja Pardo, nao só nesse sentido, mas tambem no commum, e vulgar do Povo. Pardo em termos vulgares; diz o Padre D. Rafael Bluteau no seu Vocabulario da lingua Portugueza, na letra M. Mulato he aquelle, que he filho de branco, e negro; Pardo, aslim como nós o proferimos, diz o mesmo Author na letra P., he aquelle, que nem he branco, nem he negro, mas participa destas cores ambas; e mixto, vem a ser o mesmo, que Pardo, porque he huma côr meya, que participa de ambas as

côres, preta, e branca; diz o fobredito Bluteau na letra M.

Que o Beato Goncallo Garcia seja Pardo por todos estes principios, que participasse da côr preta, e branca; em quanto a esta nao ha duvida, porque sem contradiçao dizem todos, que o pay era Portuguez; que participasse da côr preta, por parte da may he a mayor difficuldade. Sabemos certamente, que era ella natural deBaçaim, mas tambem sey, que muitos duvidao, qual seja a côr dos seus naturaes. E assim digo, que a côr dos naturaes de Baçaim, como de todos os demais da India, he a côr preta, e negra; porque sao todos negros, e pretos. Para assentarmos por indubitavel esta proposição havemos refe-Z 2 rir

rir, o que dos naturaes daquellas terras, e da côr delles, dizem os Escritores: e para isto tudo se perceber melhor havemos fazer hum abbreviado mappa do que chamamos India, especialmente desta, de que fallamos, seus termos; costas, e divizoens.

Dividem os Escritores, e Geografos a tudo o que se chama India em tres partes: e deixando a primeira, que chamao India mayor, terra firme, ou Imperio do Mogol, e a terceira, que he huma Peninfula mais Oriental, a segunda, que he a de que fallamos, he outra Peninfula, a que chamao Occidental. Começa esta Peninfula, ou ponta de terra co 230. legoas de largo, entre as desembocaduras dos dous famosos rios, o Ganges,

117

que fica para a parte do Oriente, e o Indo, para a parte do Occidente, e fazendo costa por huma, e outra parte vay igualmente eftreitando até acabar, com 280. legoas em hum cabo, ou ponta, que chamao de Comorì. Corre direito de Norte para o Sul, ficando-lhe para o Sul o cabo, e o grosso para o Norte. E deixando as costas, que correm pela parte do Oriente, e discorrendo pelas que ficao cá da parte do Occidente, hum dos primeiros lugares, começando do Norte para o Sul, hea Cidade de Baçaim, co 16. legoas de costa; daqui, passados alguns lugares de menos nota, entra o districto de Goa, que he huma Ilha ao longo da terra com pouco mais de tres legoas. Dos confins de Goa

Goa entra o que chamao Reyno de Malabar, e costa da Pescaria, por quasi duzentas legoas até o cabo de Comors. E que os naturaes de toda esta India sejao negros, e da cor preta, o dizem comumente todos os Escritores.

Monfiur de Chevigni, Francez, nos feus livros intitulados Sciencia para las Personasde Corte, Espada, y Toga, na taboa, ou mappa da India mayor, ou Imperio do Mogol, fallando dos seus naturaes, que sao os que confinao com os da nossa India, diz estas palavras: Son morenos, pero no tanto como los de las otras costas de la Peninsula Occidental, en cuya comparacion, estos del Mogol se llaman blancos. Duas cousas temos aqui que notar: A

primeira he, que Mogol na lingua daquella gente, quer dizer branco, e por isso aquelles, por se terem por brãcos, te chamao Mogoles. A segunda he, que a estes, que lá se tem por brancos, chama efte Author, e outros muitos, Morenos. E se quizermos faber, que côr he esta de Moreno, dirá o Vocabulario Portuguez, que Moreno he aquelle, que tem a côr escura,e quasi negra, que em latim he Subniger: tambem se deve aqui advertir, que estes Morenos, que sao quasi negros, sao os que lá chamao brancos, e ilto a respeito dos da nossa India, que ainda sao mais negros. Agora quizera me respondesfem fem paixao: Para hum Moreno destes, que he quasi negro, se chamar branco a refpeito

peito de outro, que he mais negro, que côr ha de ser a deste mais negro? He sem duvida, que ha de ser negro, e muito negro. Pois esta era a côr da may do Beato Gonçallo Garcia', natural da Cidade de Baçaim lugar principal da costa da nossa India.

- D. Francisco Gius-

tiniani no seu Athlas abbreviado no mappa da nossa India descrevendo-a diz assim: Está situada entre los 7. y 22. grados de longitud Septentrional, por cuya causa el ayre es estremadamente caliente, y sus naturales mas negros, que los del Indostan, ò Mogol. Os do Mogol são

Morenos, e quasi ne-

gros, os da nossa India

sao ainda mais negros:

bem se deixa ver, que

são negros, e muito

negros. D. Francisco

de la Torre, no seu Athlante Peregrino, Vida do grande Padre S. Francisco Xavier, fallando da entrada, que este Apostolo das Indias fez na Cidade de Goa, e descrevendo os seus naturaes, diz estas poucas, e elegantes palavras: Son negros, por ser blanco a los tiros del Sol. O Author do Oriente Conquistado na 1. part. a fol. 100. diz que no Seminario de Goa se criavao noventa meninos, entre brancos, e pretos, estes pretos sao os naturaes da terra.

De Goa para diante entra o que chamao Reyno de Malabar, por quasi 200. legoas até o cabo de Comorî; e todos estes Malabares dizem geralmente os Escritores todos sao negros, e os mais negros de toda a India. Seja o primeiro o nos-

foHomero Portuguez, pois foy não só dos primeiros que os def. creveo, mas como que escrevia pelo, que tinha visto. Falla elle na oitava 93.do Canto 8. das suas Luziadas, de hum Catual, que he dos primeiros Ministros do Rey de Calecut, o qual teve como prelo, ou retido, dia e meyo, ao grande Vasco da Gama, e diz assim: Concertao-se, que o Negro mande dar: Negro, diz que era este Malabar,e pessoa principal daquelle Reyno. Por negros os trata tambem a todos estes Malabares o P. Alonfo de Sandoval, em varias partes do seu tratado De Instauranda Æthiopü Salute, com varios Authores por elle citados; baste por todos a Authoridade do mesmo Apostolo das Indias S. Francisco Xavier, em o Cap. de huma carta, que este Santo escreveo da Cidade de Cochim ao feu gloriofo Patriarcha Santo Ignacio em 15. de Janeiro de 1544, vao as palavras do Santo fallando dos naturaes do Malabar: Tambem perguntarao se Deos era branco, ou negro, pela differença de côres, que viao nos homens, e porque aqui todos sao negros. Sao palavras de S. Francisco Xavier. E de caminho se deve aqui advertir, que destes negros da India, e nao dos da Africa, he que se diz que estima o tanto a sua côr preta, que até aos feus Idolos, e Deoses pintao negros. E se os naturaes da India, e de todas as suas costas fao negros todos, e todos da côr preta, defta côr ha de ser tambem a mãy do Beato GonGonçallo Garcia, pois he natural de Baçaim, Cidade principal na costa da India.

Do que ficadito ja podiamos concluir, que o Beato Gonçallo Garcia he Pardo legitimo por natureza, e descendencia; pois participa por huma, parte de côr branca, e da preta pela outra. Mas porque me parece ouvir dizer a alguem, que o Pardo para se ter por legitimo, nao fo ha de descender de negro, mas de tal negro, que, álêm da côr preta, ha de ter de mais duas propriedades : huma, que ha de ter o cabello retorcido, ou demasiadamente crespo, a outra, que fe ha de poder chamar Ethiope, isto he, que ha de fer natural da Ethiopia. Os da India, dizem estes dividosos, nem saoEthiopes,nem

tem o cabello retorcido: logo, aindaque tenhao a côr preta, nem
por islo se devem ter
propria, e rigorosamente por negros; e
assimo Beato Gonçallo Garcia, aindaque
descenda de hum destes da India, da côr
preta, nem por islo se
póde dizer que he
Pardo com propriedade.

A isto se responde: que esta duvida só vem a fazer-nos mais dilatado este discurso, e a obrigar-nos a mostrar com mayores razoens como os naturaes da India fao propria, e rigorosamente negros; nao só pela cor preta, mas pelos melmos principios, que querem os duvidosos. E assim digo, que a sua duvida nao tem força alguma, porque se funda em principios falfos. O primeiro, he fupor, que os cabellos retorcidos, ou demafiadamente crespos são de tal forte connaturaes a todos os negros, que não haja negros naturaes sem cabellos retorcidos, o que he falso, porque os ha.

Em Moçambique

pela terra a dentro, diz Fr. Joao dos Santos na sua Ethiopia Oriental, citado pesadov lo Padre Sandoval, ha lib. I huma nação de Ethiofol. 15. pes, a que chamao lbid. Machacatos, e habitao fol. 19. nas Cidades de Bra-

nas Cidades de Brava, e Magadacho, os quaes dizem estes Authores são negros como azeviche, e tem os cabellos lizos, e corredios; e nem por isso deixão de ser negros; e Ethiopes verdadeiros. E na India nas Ilhas Philippinas, e Malucas, diz o mesmo Sandoval ha negros com os cabellos

tao engrenhados, e retorcidos, como os de Guiné, e mais nao sao naturaes da Africa, ou Ethiopia. Donde se fegue, que os cabellos retorcidos nao fao de tal sorte connaturaes a todos os negros, que se nao achem negros naturaes sem cabellos retorcidos; e assim os da India, aindaque nao tenhao todos, e de todo o cabello retorcido , nao deixao por isso de ser rigorosamente negros. Ouçamos aqui humas palavras de Herodoto, que traz o Padre Vicira na sua Historia do futuro, tocando, ainda que a outro intento, este mesmo ponto; e ficará mais evidente, o que himos dizendo: Hi Æthiopes, qui sunt ab ortu solis sub Pharnarzatre, censebantur cum In-

Indis specie nibil admodum cateris differentes, sed sono vocis duntaxat, atque capillatura; nam Æthiopes, qui abortu solis funt, permixtos crines, qui ex Africa crespissimos inter bomines babent. Não se podia dizer, nem mais, nem melhor para o intento. Diz, que na India, que he parte da Azia, tambem ha negros, ou Ethiopes, assim como na Africa; e que só se distinguem huns dos outros, no fom da voz, e nos cabellos; porque os da Azia, ou da India, tem o cabello entre créspo, e solto; e os da Africa muito crespo, e retorcido: e afsim sica bastantemente claro, e entendido, que os da India, ainda que nao tenhao todos, e nem de todo o cabello retorcido,

nem por isso deixas de fer rigorosamente negrosoglatooteched

A segunda supposiçao, que fazem os duvidosos, he entenderem que os Negros se chamao Ethiopes, por serem naturaes da Ethiopia, e daqui se fegue tambem terem para si, que a Ethiopia he a que deo aos Negros o nome de Ethiopes, o que tudo he erro. Porque devem saber, que os Negros se chamao Ethiopes, pela mesma razao de serem Negros; e como Negros, ou Ethiopes, elles forao os que derao o nome á Ethiopia. Plinio diz, que a Ethiopia se chamou assim, de hum filho de Vulcano chamado Ethiopes, que reinou na Africa muitos annos; e já por aqui se vê, que hum Ethiope foy o que deo

nome á Ethiopia. Melhor o diremos com a Sagrada Escritura, e Santos Padres. Assentao todos, que os primeiros habitadores da Ethiopia forao os Negros descendentes de Chus fillho de Cham. Cham quer dizer Negro, ou negrura: Cham id est, nigredo, seu niger, e negro na lingua Hebrea, he o melmo, que Ethiope na Latina; porque os Hebreos chamao Ethiope ao que, tem a côr negra, e preta: Niger idest Ethiops. S. Jeronymo, Josepho, Isidoro, o Tostado com os fettenta Interpretes, diz Alapide, affirmao que aquella parte da Africa, que estes descendentes de Chus povoarao, se chama Ethiopia, ou Chusia, porque estes fundadores se chamavao Chusios, ou Ethio-

pes, Ethiopes porque erao negros, e pretos na côr; e Chusios como filhos, e descendentes de Chus: Filii aut Cham Chus: diz o Sagrado Texto; Chus, accrescenta Alapide, ab boc orti funt Ethio-Alab. pes, qui binc se suain lingua Chusius vo-Gen. cant. Chus enim filiusv. 6. Cham, qui nomen dedit Ethiopiæ, diz o mesmo Alapide em Id. in Soph. outro lugar. Daqui sec.3.v. vê claramente, que 10. os Ethiopes fora os que derao o nome á Ethiopia, e nao a Ethiopia aos Ethiopes; e que os Negros se chamao Ethiopes nao por serem da Ethiopia, senao porque sao pretos , e negros na cor: Niger, id est, Ethiops. Chus, qui nomen dedit Ethiopiæ. E por estas razoens, conclue o Padre Sandoval, convem cha-Aa 2 me-

memos atodas as naçoens de côr negra, Ethiopes; e affim este Author, fallando de. negros, que diz ha nao só na Ethiopia em. Africa, mas na Azia, Sadov na Arabia, na India, lib. Le na nossa America, a-Gol. 3. donde diz ha tambem & feq naçoens de negros, a todos chama Ethiopes. E se o negro, para ser propria, e rigorolamente negro, nem he necessario que seja natural da Ethiopia, e nem que tenha cabellos retorcidos, porque basta só que seja preto na côr para fe chamar com propriedade negro; os naturaes da India, aindaque o nao sejao da Ethiopia, e nem tenhao todos os cabellos retorcidos, fao negros. naturaes; e Ethiopes: verdadeiros porque tem o que lhes basta para iflo, que he fe-10 3 -5.11

rem pretos na côr; e por confequencia o Beato Gonçallo Garcia, porque descende de hum preto destes com branco, he Pardo legitimo por natureza.

Mas porque defejo nesta parte deixar de todo satisfeitos a estes duvidosos, digo mais: a may do Beato Gonçallo Garcia, como todos os demais da India, nao fó fao Ethiopes legitimos por ferem pretos na côr, mas tambem sao Ethiopes verdadeiros, porque fao tambem naturaes da Ethiopia. Para o que devem saber, que a primeira parte do mundo, que teve o nome de Ethiopia, foy a India Oriental. Assim o disserso S. Epifanio, e Anaftafio Niceno citados pelo Doutor Solorzano no seu primeiro tomo de Jure Indiarum a fol. 6. \$. 50. fallando desta India Oriental, de que nós agora com elle tambem fallamos: Totam banc Indiam Orientalem, de qua loquimur, magnam Ethinpiam appellant, or satis apposite. Notem beni os termos: Satis appositè: Que querem dizer, que os que chamao á Índia Oriental Ethiopia o fazem com muita propriedade, e acerto: Satis appolite.

E se isto parecer muito, muito mais ha de parecer, se nos disfermos mais, e he o que se vay seguindo: que a India Oriental he aquella Ethiopia dos Antigos tao celebrada nas Divinas letras, da qual diz o Profeta David, soy a primeira que as mais partes do mundo no

conhecimento de Deos feito homem: Ethiopia pravenit manus Pfalm, ejus Deo: id est, primav.32. veniet, accrescentao os Sagrados Expositores: Pois faibao, que esta Ethiopia, que dizia David havia ser a primeira no conhecimento de Deos feito homem, he a India Oriental. Assim o traz o Padre Leblanc fobre o verf. 11. do Pfalmo 72. Et adorabunt eum omnes Reges terræ, acarretando para aqui o vers. passado: Ethiopia prævenit ma. nus ejus Deo, e juntamente o v. 10. do cap. 3. de Sophonias : Ultra flumina Ethiopiæ, onde diz, que por esta Ethiopia entendem Arias, Vatablo, e o Caldeo a India: Arias, Vatablus, & Chaldeus intelligunt ibi Indiam. E mais largamente o tinha já escrito

crito antes o P. Alapide sobre este mesimo vers. de Sofonias; onde diz, que o Caldeo em lugar do vers. Ultra flumina Ethiopiæ, põem Ultra fluvios India, e que estes Authores todos juntos com à Castro, de tal forte entendem por esta Ethiopia da Escritura a India Oriental, que a estendem até o Japao, e a China: Alii, diz Alapide, quibus favet à Castro, putant hic notari Indiam Orientalem, ufque ad Japonem, & Chinam. Não le podia extender mais, porque nao havia mais para onde extender.E aqui se ficará tambem entendendo, que o primeiro Ethiope, ou negro, que por esta India Oriental, ou grande Ethiopia rendeo vassallage a Deos feito homem, foy Galpar terceiro Rey dos Magos, que duvidando-fe muitos feculos donde fosse, depois que os nossos Portuguezes entrárao na India se sabe certamente era seu natural, e Rey de Crangranor na costa do Malabar.

E fe acharem isto muito, muito mais acharáo ainda se nós formos dizendo; porque assim se vai seguindo, que primeiro houve negros na India; do que os houvesse na Africa; e que da India he que vierao os primeiros negros para a Africa. Assim o traz o Padre Leblanc no lugar já citado, pouco adiante vao as suas palavras : Adde , quod Ethiopes filios Chus, quidam velint olim ad Indum flumen habitasse, relictisque sedibus suis juxta Egyptum consedisse inter Ni-

Nilum, & Oceanum Supra Heliopolim, & inde paulatim ad interiora Africa penetrasse. Quer dizer; que os Ethiopes, ou negros, filhos, ou defcendentes de Chus, fahindo de suas patrias fizerao a sua primeira habitação na India ás margens do seu rio, e fahindo daqui, se partirao para o Egypto, e fizerao o seu assento entre o rio Nilo, co mar Oceano fobre a Cidade de Heliopolis, e daqui pouco a pouco se forao espalhando por toda a Africa. Não cita este Padre Authores, talvez por julgar ser opiniao provavel; mas no Doutor. Solorzano achamos os que bastao para a probabilidade desta opiniao; foy o primeiro, que escreveo, ou dos primeiros, Herodoto, e depois delle: Euse-

bio, e Torquemada, concordando em que esta passagem dos Negros da India para a Africa, ou Egypto, aconteceo no anno da creação do mundo de 3580. Juxta hanc Ægypti Assaticam partem Æthiopes ub Indo slumine consurgentes, consedisse, anno mundi 3580., ut post Herodotum tradidit Eusebius, & Torquema-zan.

E se, conforme a 48. vontade dos duvidofos, Pardo legitimo he aquelle só, que he descendente de branco, e negro, e tal negro, que se possa dizer que he Ethiope, ou natural da Ethiopia; sendo a primeira Ethiopia, que houve no mundo, a India, e sendo os seus naturaes fempre Ethiopes, ou negros desde o seu. principio, bem dizia

eu,

eu, que vos havia mostrar hoje como o Beato Gonçallo Garcia he pardo legitimo por natureza, e descendencia, pois he defcendente de hum Portuguez branco, e de huma Ethiope, natural de Baçaim na India, que foy a primeira Ethiopia dos antigos: Totam banc Indiam Orientalem magnam Athiopiam ap-? pellant; & Satis apposite. alno

la costa de Malabar., cabo de Comorí, e outros lugares hajaō ainda destes negros, como tambem na Ilha de Ceilao, e outras muitas das Malucas e Philippinas; com tudo dos confins do Malabar, correndo a cofta de Goa até Baçaim, e para diante, consta de pelloas, que por ellas tem andado, que os feus naturaes hoje, le já no tempo, que os Portuguezes entrarao na India, nao erao abfolutamente negros, e pretos, mas trigueiros, baços, ou morenos, que allim os tratao tambem alguns Escritores; e vulgarmente lhes chamao alguns Cafres, ou Canarins, e nao Negros. E assim parece, que de balde tem trabalhado o nosso discurso p em querer fazer aos da India todos Negros. OuOução a resposta, que poderá ser siquemos ainda melhor.

Digo pois, que estes baços, ou morenos, que nao sao abfolutamente pretos, se nao devem chamar Cafres, ou Canarins, porque isto he erro do vulgo. Canarim, conforme os mesmos naturaes da India, quer dizer o que he natural de Canará, que he huma Provincia, ou Reino, que fica entre os confins de Goa, e principios do Malabar pela terra a detro, cuja Cidade principal se chama tambem Canará. Vejaő ao Padre Bluteau no seu Vocabulario. Tambem se nao devem chamar Cafrés os naturaes da India; porque, confórme ao mesmo Bluteau, Cafre vem da palavra Arabiga Cafir, que quer dizer Homem [em ley, e este nome Cafre

se dá somente pelos Escritores a huma naçao de negros, que habita na costa de Africa pelo Cabo daBoa Esperança até quasi Moçambique, chamada Cafraria, ou Provincia, e Reyno do Monomutapa; e daqui vem, que os naturaes da India, quando lá apparece algum negro da Africa, a estes he que chamao Cafres, porque os da India se tem ainda por mais negros, do que os proprios da Africa.

Tambem he necesfario advertir aqui a
alguem, que ouvindo
dizer que o Beato
Gonçallo Garcia era
Indio, entendeo seria algum individuo
dos Tapuyas da nossa
America, porque a estes chamao tambem
Indios, ainda que com
pouca propriedade;
porque,como nota certo Escritor, impro-

Bb pria-

priamente se chamao Indias as terras da America; porque Indias fómente se entendem as Orientaes, ditas af-Cor- sim em razao do rio rea so-Indo, que as rega, e bre a parece nao pódem ter do i muita congruencia en-Cant. tre si estas duas partes da terra, fendo tao dif-S. ult. ferente huma da outra, quanto vay do Oriente ao Ocidente; do principio ao fim do mundo. E sendo os naturaes de ambas tao differentes em tudo, que até o sao nas cores, os da America vermelhos, le os da India negros.

> E se me perguntarem o como devemos chamar a estes da India, que nao sao totalmente negros, mas baços, ou morenos; digo que os havemos chamar mixtos, Pardos, ou mulatos; porque esta em termos

Portuguezes he a côr dos baços, ou morenos da India. Tambem temos Authores, que assim o escrevem. O nosso Homero Portuguez naOitava 100.do Canto 10., fallando das Arabias, e descrevendo os seus naturaes, diz assim: Olha as Arabias tres, que tanta terra tomao, todas da gente vaga, e baça. Manoel de Faria e Sousa, explicando esta côr baça, ou morena dos naturaes das Arabias, diz Quiere dezir, que la gente dessas partes es de color ni blanca, ni negra, que en Portugal llamamos Pardo, ò Mulato, porque se llaman mulatos los bijos de negro, y blanco. Daqui devemos notar mais, que a côr morena, ou baça, nao he outra mais, que à mixta, ou parda, e parparda legitima; porque diz este Author, ou dá a entender, que assim a parda, como a morena he côr mixta, que procede de branco, e preto. Melhor o diremos ainda com Authores, que fallao determinadamete dos baços, ou morenos da India.

O Sandoval, já allegado aqui tatas vezes, no lib. 4. cap. 3. pag. II. fallando da estimação, que a Sagrada Companhia de Jesus fez de fer nomeada pelos Summos Pontifices, e Reys de Portugal para o emprego da conversao dos negros da India, diz eftas palavras: Estimòlo tanto, que señalò para él., y para la Mission de la India Oriental, cuyos naturales (reparem aqui) son todos, o negros, ò mulatos, como lo di-

zen graves Authores. E no mesmo liv.4.cap. 7.pag.44. fallando dos Trunaturaes das Malucas, xelin. torna a dizer : Y que lib. 2. estos sean negros, de-Franc. xando à parte lo que Martin, p. dizen los que escriven 39.Lulas cosas de la Indiacen. l. Oriental, que sus naturales todos, ò son negros, ò mulatos. Eifaqui temos com toda a clareza como a côr morena dos naturaes da India não he outra mais que a Parda, de que fallamos, e Pardo legitimo; porque aquelles Morenos da India vem por descendencia direita da côr branca com a preta. E se quizerem averiguar esta razaó, he deduzida do que da India, e dos seus naturaes dizem os Authores, que deixamos referido. Dizem que a India

he aquella grande, e

primeira Ethiopia dos Bb 2 An-

Antigos; dizem que os Ethiopes, ou Negros, primeiro habitárao na India, e depois fe passárao para a Africa; e o que daqui se segue he, que os da India, que nao forem negros, hao de fer Pardos, ou Mulatos legitimos por descendencia. E a razaó he concludente. Porque ainda que da India vierao os primeiros negros para a Africa; nao era possivel passassem todos de tal forte, que nao ficassem muitos, e a mayor parte delles; porque, álèm de estarem espalhados pelas tres Indias, e muitas Ilhas, os que fallao nesta retirada, só dizem que passárao para Africa os que habitavaő as margens do rio Indo : Ab Indo flumine consurgentes, que he donde tem principio as Indias.

Tambem he provavel, que com a fahida dos negros do rio Indo para a Africa, haviao ser povoadas aquellas ribeiras de gentes eftrangeiras, e brancas: estas haviao entrar pelas Indias a dentro, e comunicando-se com os mais negros, que ficarao, daqui refultou aquelle mixto, ou terceira especie, que alguns Escritores chamao morenos, outros baços, e os noslos com mais propriedade dizem Pardos, ou Mulatos, como descendentes de preto, e bran-CO. 11 11 0

E he tao natural este discurso, que os que habitao mais para a terra a dentro, e da Peninsula, e costas da nossa India, que correm para o Sul, e Cabo de Camori, Ilha de Ceilao, e outras mais, que lhes nao era

tao

tao facil a comunicacao com aquella gente branca ? que entrou pelo rio Indo, sao ainda hoje tao negros, e pretos, como d'antes o erao; e os que ficavao para as margens do Indo, e terra intermedia, como os do Mogol, e alguns da nossa India, que podiao mais facilmente communicar-se com aquella gente branca estrangeira, estes sao os que hoje chamao morenos, baços, pardos, ou mulatos, como misturados de negro e branco. E este he o fundamento todo, com que dizem estes Authores, que os naturaes da India Gen. sao todos, ou negros, ou mulatos: mulatos os que procedem daquelles negros, que se misturarao com brancos; e negros os que nao entrao naquella mistura.

E quem haverá ainda tao cativo da sua vontade, que, vendo o que dizem estes Authores, posla duvidar mais, que o BeatoGonçallo Garcia ; como natural que he da India, seja Pardo legitimo por natureza, e descendencia? Atégora podia-o ser por hum só principio; agora já o póde ser por dous: atégora podia fer Pardo fendo os naturaes da India todos, e fómente negros, e sendo elle descendente de hum destes com branco; agora já o póde fer tambem, sendo os naturaes da India, que nao forem negros, mulatos, ou Pardos; Pardo, e mulato, ha de ter tambem o Beato Gonçallo Garcia; pois o que descende de mulato, ou Pardo com branco, he Pardo, e mulato. E figuemos nisto:

nisto: ou me hao de conceder que os naturaes da India sao todos negros, ou que sao negros, e juntamente mulatos outros; e de qualquer sorte, que seja, sempre o Beato Gonçallo Garcia sica sendo mulato legitimo, como descendente de negro, e branco.

Assentado assim com tao folidos fundamentos, que o Santo Gonçallo Garcia he Pardo legitimo por nascimento, e descendencia, he tempo ja debeatificarmos a sua côr, e declararmos que he tao bemaventurada, e ditofa como as mais, e mais ainda. As cores, que tem, e teve sempre oppostas á fua côr parda, forao a branca, e a preta: o que tem feito ditosas, e bemaventuradas eftas duas cores, forao os póvos, el naçoens,

de que cada huma dellas tem sido principio, e origem; os Principes, Reys, e Monarchas, que dominarao estes póvos; as Pessoas grandes, e assinaladas em todos os estados; e Terarchias: e porque assim a côr branca, como a preta tinhao para si que tudo isto faltava na côr parda, elte era o motivo de a terem por menos ditosa, e bemaventurada. Mas enganava-se certamente; assim a côr branca, como a preta; porque a côr parda em tudo isto tem sido nao só tao bemavenrada, editosa como ellas, mas ainda alguma coula mais.

A côr parda tambem tem sido principio, tronco, e origem de póvos, e naçoens inteiras. Todos sabem que os Ismaelitas, Agarenos, ou Maurita-

. nos,

nos, sao descendentes de Ismael. E tambem devem saber; que desta nação está tão cheyo o mundo, que ella só occupa toda a Asia, a mayor parte da Africa, e muita da Europa; sendo quasi assentado, que esta só gente excede em numero, e multidad aos da côr branca, e preta. Vendo-se assim cumprida nella aquella promessa, que repetidas vezes fez Deos a Abraham sobre Ismael, que de tal sorte multiplicaria a sua descendencia, que delle nasceriao doze Capitaens, e se faria daqui hum povo tao grande, que se nao poderia nume-Gen. rar: Super Ismael quoque exaudivi te; multiplicabo eum valde. Duodecim Duces generabit, & facion eum in gentem magnã. Diffe Dees huma vez; e outra disse: Multi-Gen; plicans multiplicabo 26.20. Jemen tuum; ... & non numerabitur præ multitudine.

o E quem era este Ismael? Ismael era hum homen da côr parda, e Pardo legitimo; porque era filho de Abraham, que era branco, e de Agar sua escrava, a qual era preta, e negra por nascimento, porque era natural do Egypto, como dizia Sara fallando com Abraham sobre Agar: Habens ancillam E-Gon: gyptiam nomine Agar. 16. 1. E que os Egypcios por natureza, e descendencia sejao negros, he opiniao comműa dos Sagrados Expositores; porque dizem que os primeiros habitadores do Egypto foy Mefraim com seus descendentes, e por esta causa o Egypto na lingua

Hebrea se chama Mesraim, e ainda hoje os Arabios, e Turcos, chamao ao Egypto Mesra; e Mesraim, consta do Sagrado Texto, era negro, porque era filho segundo de Caim. Filii autem Cham, Chus; & Mefraim, diz o texto, e accrescenta Alapide: Mefraim, ab hoc habitata, & propagata est Egyptus, que inde Hebraice Mesraim vocatur, & etiam nunc ab Arabibus , & Turcibus vocatur Mefra. E aqui temos a Ismael Pardo legitimo, como descendente por hua parte de branco por Abraham, e pela outra de negro por Agar. E por aqui temos a côr parda nao só tao bem aventurada, e ditosa, como a preta, e a branca, pois como ellas tem sido tronco, e origem de póvos, e

naçoens inteiras, mas ainda mais; pois efta fó gente Parda por Ifmael, excede em multida a branca, e a preta.

A outra dita, e bemaventurança da côr branca, e negra, confiste nos Reys, Principes, e Monarchas, que cada huma teve, e tem nessas gentes, que dellas procederao. Tambem por aqui a côr parda he tao ditosa,e bemaventurada como ellas, e ainda mais. Tanto, porque a côr parda, nesse Povo, que della sahio, tem tido muitos, e muitos Revs; e só Ismael, consta do Sagrado Texto, teve doze filhos, nomeados ahi por Capitaens, e Principes: Duodecim Gen. Duces generabit: Duo-25.16. decim Principes Tribuum suarum, e diz Josefo que todos estes forao Reys; porque,

Gen. 10.6.

fahindo Ismael com fua may Agar desterrado da casa de Abrahao seu pay, viera ter ao Deserto de Pharan, como consta do texto, e casando ahi com huma mulher natural do Egypto: Habitavitque in deserto Pharan, & accepit illi mater sua uxorem de terra Egypti, desta teve aquelles 12. filhos, os quaes espalhados por toda a Africa, forao nella Reys,e dominarao va-L. rias Provincias; e da-Antiq. qui se tem espalhado por quali todo o mundo, com o nome de Ifmaelitas por Ismael, Agarenos por Agar, e Mauritanos da palavra Grega Mauron, que quer dizer cousa quali negra, e queimada, por elles serem desta cor. E por estes Reys, e outros muitos, que tem tido a côr Parda, he taổ bemaventurada, e ditosa como a preta, e a branca, e ainda mais; porque os primeiros Reis,
Principes, e Monarchas, que houve no mundo, assim entre os da côr branca, como da preta, forao da côr Parda : parece-me que o hey de mostrar, hum com certeza, outro com probabilidade.

Da creação do mun-Alap. do até o tempo do di-Gen. luvio, na computação cosas do Alapide, correrao3. 1656. annos: e em todo este tempo nao consta do Sagrado texto, ou de Author algum houvesse siiho, ou descendente de Adao, que dominalle na terra com titulo de Rey, e Senhor absoluto; porque cada hum governava a sua familia como pay, e cabeça della: vevo odiluvio, e ainda se passarao 170. annos fem que no

mun-

mundo se ouvisse o nome de Rey; mas neste mesmo anno, estando ja Noé com todos os seus filhos retirados para o campo de Senaar, entre o rio Tigris, e Eufrates, para onde vierao no anno 131. depois do diluvio e tendo dado principio á fundação da Cidade deBabylonia,e Torre de Babel, Nemrod, principal agente de toda esta maquina, começou a mostrar-se poderoso na terra, a dominar aquelle Povo, e a fazer-se senhor delle, até que no anno 1.84. do diluvio, estava reconhecido, e adorado de todos como Principe, Rey, e. Monarcha absoluto: Alap. Nemrod, ipse capit essup. c. se potens in terra: fuit Babylon principium, Regni ejus: diz o texto, e o Alapide diz: Primus in orbe Prin-

ceps, & Rex fuit Nemrod. E que era este Nemrod? Nemrod era hum homem da côr Parda. Assim o podemos tratar com boa probabilidade, porque Nemrod era filho fexto de Chus : Porro Gen. Chus genuit Nemrod, e10. ja por aqui temos a Nemrod com hua parte de preto por seu pay: e que tivesse outra parte de branco por sua may, provavelmente se pode affirmar; porque, ainda que nao achamos quem fosse a mulher de Chus, e may de Nemrod, podemos difcorrer era da côr branca, e descendente dos dous irmãos de Cham, que erao Sem, ou Jafet; por que Chus, como filho primeiro de Cham, e o primeiro, que por castigo do pay fahio da côr preta, nao podia, como primeiro,

meiro, ter outra da sua côr, com quem cafasse; porque, para ser da sua côr, nao podia ser senao filha do mesmo Cham, e irmaa de Chus; e nao consta do texto, e nem de Author algum, que tenhamos noticia, que houvesse esta irmãa de Chus, ou filha de Cham; e nem, dado caso que a houvesse, podiamos affirmar que Chus tomasse por mulher huma fua irmaa, em tempo, que havia mulheres de outra geração mais remota, como erao as de Sem, e Jafet da côr branca; provavelmente podemos dizer, que Nemrod, porque por huma parte participava da côr preta por seu pay, e pela outra da brāca por fua māy, era hum homem da côr Parda, e este o primeiro Principe, Rey, e Monarcha, que houve no mundo, assimentre os da côr preta, como da branca, que todos se achavao alli juntos, porque isto tudo aconteceo antes da confuzao de Babel, e divisao das gentes. Este se so primeiro Rey, e Monarcha, que achamos ser da côr Parda com discurso provavel; e com certeza, ainda temos mais.

Reynando em Terusalem Salomao, filho de David, levada da fama da sua sabedoria, veyo a vê-lo, e ouvîlo a Rainha de Sabá, a esta recebeo tambem Salomao por mulher, como Rainha, e teve della hum filho, que lhe nasceo estando ja retirada na sua Corte, e lhe pôs o nome David como seu avô; este Principe sendo ja de vinte e hum annos, e desejando ver seu pay, e tomar-lhe a bençao,

Cc 2 veyo

veyo a Jerusalem, e Salomao não só o reconheceo por filho, más com todas as ceremonias, e infignias Reaes o fez coroar no Templo por Rey, e Imperador da Ethiopia, e foi o primeiro, que alli houve, porque até entao se governava aquelle Povo fó pelas suas Rainhas sem admittirem os varões á fuccellao. Agora pergunto : e que casta de homem era este? Seria da côr branca, ou da preta? Nao era senao da parda, e Pardo legitimo; porque era filho de pay branco, que era Salomao, e may negra, que era a Rainha de Sabá, e negra natural de Ethiopia, na opinino de muitos.

E que dirá agora a isto a côr preta? Que ha de dizer; que ouve agora, o que nunca cuidou ouvir. Que

500)

0 17

hum Pardo, ou mulato, como elles dizem, fosse nao só Rey, e Imperador dos negros, mas o primeiro Imperador, e Rey, que tiverao, e na fua propria terra, e patria dos mesmos negros. Que dirá a côr preta? Nao tem outro refugio, mais que apellar para a duvida, e dizer, que como isso não consta da Sagrada Escritura, e nem he mysterio de fé, nao estao obrigados a dar-lhe credito. Mas saiba que tem contra fimuitos, e graves Authores, e o mayor de todos a mesma tradiçaő antiga, pela qual consta, que muitos dos. Imperadores da Ethiopia tiverao o nome de David, e todos até o presente nas suas escrituras le tratao por filhos de David, e Salomao, e assim o fazia hum delles, que no anno de 1507. mandou huma Embaixada lao Papa Clemente VII.,e a'ElRey de Portugal D. Manoel, jactandose este, e todos elles, da Real regalia desta descendencia. E aqui temos a côr Parda nao fő taő ditosa, e bemaventurada, como a preta, e a branca, pois, como esta, teve Reys, e muitos Reys; mas ainda muito mais beaventurada, e ditosa, pois os primeiros Reys, e Monarchas, que houve entre os da côr branca, e preta, forao da côr Parda.

Dos Principes, e Reys se seguem os Generaes, Governadores, Mestres de Campo, e mais Póstos da Milicia: e sem sahirmos do nossos Brasil, e ainda de Pernambuco, podiamos sazer de todos huma boa lista, se asssim como lhe sabemos

os nomes, não achassemos alguns com côres mudadas, NaJerarchia Ecclesiastica tambem tem a côr Parda sujeitos assinalados: Sacerdotes sem numero; Curas, Vigarios, e outros ainda de mayor. Jerarchia tambem, sem irmos muito longe de Pernambuco, podiamos de todos fazer hum catalogo muito bom, huns, que conhecemos, outros, que talvez se nao conhecerad. on mil 3 mg ou

Nas letras nao menos tem a côr Parda
homens dignos de se
nomearem. O Padre
Manoel Gonçalves natural de Pernambuco,
Doutor formado pela
Universidade de Coimbra, applaudido na
Corte, e de quem ElRey D. Pedro fazia
muitas estimaçoens, e
pela sua virtude, e humildade soi pratica,

nao

nao quiz este Clerigo admittir a de o querer aquelle Rey nomear Bispo para S. Thomé. Domingos de Sá e Silva, tambem de Pernambuco, Doutor em ambos of Direitos peda mesina Universidade, Advogado da Cafa da Supplicação, e geralmete celebrado por Douto, e buscado das primeiras pessoas para as dependencias das suas causas; e outros muitos Letrados, e Doutos assim nas letras humanas, como Divinas.

Na virtude, e Santidade, que he o principal objecto deste discurso, tem a côr Parda sujeitos ainda de mayor distinção. E sem sahirmos da nossa America temos aquelles, que basta o para eredito da mesma côr. E deixando algus mais modernos, como hum

Irmao Ignacio, muy celebrado nestes nossos tempos na Cidade da Bahia, aonde fallèceo o anno passado, nao deixaremos de fazer particular memoria do Veneravel Padre Pedro Soares Pereira, natural do Rio de Janeiro, que desapparecedo daquella terra, sem se entender para onde, se soube depois fora achado em huns lugares desertos da Cidade de Genova na Italia, morto, e de joelhos, e com hum papel na mao, em que dava noticia de quem era, e de donde natural; e nesta mesima postura se conserva na Sé de Genova: consta o referido de hum Summario, que dellas partes se mandou tirar ao Rio de Janeiro, e forao Juiz, e Escrivao delle o Padre Joao de Barcellos Machado Vigario

gario no Rio, e o Pat dre Bartholomeu de França, Cura da Sé.

O Veneravel Fr. MartinhoDonato professo de meu Partiarcha S. Domingos, na Cidade de Lima, Reyno do Perû da America, assinalado em todas as virtudes, e com excesso na da Caridade, a qual se extendia até aos brutos, e irracionaes: sao espantosos, por nunca ouvidos, os prodigios da fua Caridade, achao-se escritos na 4. parte do Agiologio Dominicano no dia 3. de Novembro.

Na Capitanîa do Espirito Santo para a parte do Rio de Janeiro, duas mulheres desta vossa câr, huma cafada, e outra viuva, as quaes em huma guerra, que houve entre o Gentio com os moradores, forao cativas,

.0531

e entregues ao mayoral delles; e querendo: este usar mal dellas, emdefensa da sua pureza, e castidade forao martyrizadas. Teve revelação do seu martyrio o Veneravel P. Jozé de Anchieta, da Companhia de Jesus, que se achava dalli diftante muitas legoas, no mesmo dia, e hora em que succedeo, que foi a 18. de Janeiro de 1560., e indo para o altar, no seu modo, as beatificou celebrando dellas Missa do Commű. Assim o traz o Calendario Portuguez.

E quando na virtude, e santidade nao tivesse a côr Parda mais que o Beato Gonçallo Garcia, este só bastava para se poder gloriar com elle, tanto como com todos os seus se glorsa a côrbranca, e a preta. Melhor o diremos. Até-

qui temos visto, e parece-me que iguaes al côr preta, e branca, com a Parda; porque fe a dita, e bemaventurança destas duas cores consistia em terem-Santos, e por isso motejavao a Parda pelos naő ter; saiba agora a côr preta,e mais a brãca, que a côr Parda nao fo he tao bemaveturada, e ditosa como ellas, pois ja tem tambem Santos da sua côr, mas faiba que ainda o he alguma cousa mais; e saiba que esta mayor dita, e bemaventurança vem á côr Parda, por islo que he Parda. Porque a côr Parda, por illo que he Parda, he mais perfeita que a branca ; e que a preta. Tudo havemos ver sem offensa das partes, e por principios, natural, Filofofico, Theologico, Moral, e Divino, ou

da Sagrada Escritura. He a côr Parda tao perfeita, que todo o fim, com que apparece nos homens, nao he outro mais que perfeição. Comecemos por este sim, como principio, que he desta cor, A cor Parda nos homens refulta , e tem principio da cor branca, e da preta. E para que, ou com que fim? Nao descubro hoje outro mais que a fim de perfeiçoar-se por aqui nos homens a cor preta. A cor preta nos homens ; como fignal, que he de huma culpa, e castigo de hum peccado, (pois na opiniao mais conforme as Divinas letras, e texto Sagrado, quiz Deos com esta tinta negra, escrever a malicia de Cham, e a maldade de seus descendentes, e distingui-los com esta divita, tao fea, como igno-

ignominiosa dos mais filhos de Noé ) vem a ser juntamente hum borrao da natureza, huma nota infame, e huma mancha deforme. Mas como a natureza sempre aspira a perfeiçoar-se, e mais a mais, comunicandose, ou misturando-se a cor preta com a branca, por meyo da mesma natureza, assim fe vai com a branca perfeiçoando-fe a preta, até tornar ao seu principio, e ficar no feu natural. E quem negará que a côr Parda, que resulta assim da preta, e da branca, nao aspira toda á perfeiçao desde o seu primeiro principio?

Adiantemos esta natural razao com outras razoens tiradas de principios tambem naturaes, e ainda veremos melhor esta perfeiçao da côr parda,

De quatro principios descubro eu agora procede nos homens a mudaça das cores. Primeiro, por castigo do peccado, como já notamos em Cham filho de Noé. Segundo, por mudança de clima, ou, por actividade do Sol, como escrevem alguns dos naturaes da Africa, e os da nossa America. Terceiro, por predominação de algum dos quatro humores, como vemos ainda nos mesmos homes de côr branca, huns mais claros, outros baços, e trigueiros outros; confórme em cada hum destes predomina mais o sangue, a colera, ou fleuma, &c. Quarto, por mistura das naturezas, como sabemos que do branco, e preto nasce o Pardo. Mas o que eu aqui agora quero notar, he que nas mais cores a Dd mu-

mudança procede de defeito; na parda he para perfeição. Peccou Cam, e ficou negro; predomina o fangue, ou algum dos outros humores, e ficao com varias cores os homes: intempera-se o Sol, e faz vermelhos, e moremos a outros: misturaő-se as naturezas, e fahe a côr parda. E quem deixará de entender assim, que nas mais cores a mudança está mostrando o defeito, de que procede; e que na parda está ineulcando a perfeiçao, a que aspira?

Sendo, como se vê, a côr parda toda perfeiçao pelo seu principio natural, entremos por aqui mesmo a realçar a perseiçao desta côr, entre a preta, e a

branca, Samo

Naturalmente fallando, he a côr parda tanto mais perseita que a branca, e que a preta, que a primeira imagem do homem, que houve no mundo, havendo Deos de lhe dar côr, nao quiz para isso, nem a preta, nem a branca, fenao fó a parda. Não se ha de negar que a primeira materia, e o primeiro principio natural do nosso corpo foy o barro; e que a este barro assim amassado, e formado em corpo humano, ou figura de homem, lhe pôs Deos por nome Adam, que quer dizer : vermelho, por ser este vermelho a côr daquelle barro: Adam, id est, Ruber. Agora pergunto: e como era o vermelho daquelle barro? He sem duvida que naó era aquelle vermelho, a que chamamos proprio, ou rubicundo; era outro vermelho improprio, qual he o do barro: por-

porque nao ha barro natural, que seja propriamente vermellio, fenaő baço, ou pardo, que esta he a propria, e rigorosa significação do nome Ruber, que quer dizer: Cousa vermelba, loura, ou que tira a roxo, que be o baço, ou pardo do barro. E he isto tanto asfim, gelte nome Pardo dá o P. Antonio Vieira a este barro de Adam, discorrendo fobre estas mesmas coserm. res branca, preta, e 20. do Parda, e appropriando rio p. o Pardo do barro á côr nos Pardos; e fa-

cor nos ratuos, chaserios ratuos, chaque nao havia Deos
chamar a Adam com
o nome do barro, senao da côr: este soy o
seu reparo, o que eu
saço agora, he este. E
porque nao quizDeos,
para dar côr áquella
primeira Imagem do
homem, nem a côr

branca, nem a preta, senao fó a Parda? A razaő, que devemos dar hoje he; porque a côr Parda era mais perfeita que a preta, e que a brāca. Das mesmas palavras daquelle grade Prégador havemos tirar esta razao. Diz elle assim: Nao quiz Deos que aquella cor fosse alguma das extremas, quaes sao a branca, e a preta, senao outra côr meya, e mista, que se compuzesse de ambas, qual be a vermelha, ou Parda no seu fentido. Agora digo affim : organo , the steel

A côr Parda, diz aquelle Pregador, he huma côr meya, ou mista, que participa da branca, e da preta: logo bem se segue, que a côr Parda he mais perfeita que a preta, e que a branca; he sem duvida, pois os mistos, como sabem os Filo-

Dd 2 fo-

sofos, sao mais perfeitos que as partes, de que refultao; porque participa das perfeicoens destas partes. E aqui temos já; por principio natural, a côr Parda mais perfeita, que a côr preta,e branca. E esta he a razao, porque nao quizDeos, para dar côr áquella primeira imagem do homem; nem a côr branca, nem a preta, fenaő só a Parda, porque a Parda era mais perfeita que a preta, e que a branca. E assim o pedia a mesma razao natural; porque, ainda naturalmete fallando, aquella imagem do homem, era a obra mais perfeita que tinha fahido das maos de Deos, e como mais perfeita, devia ser adornada com a mais perfeita côr; a côr foy a Parda: logo a côr Parda, naturalmēte tallando, he mais perfeita que a preta, e que a branca: Adam, id est Ruber.Para confirmaçao nos nao ha de faltar, nem a Filosofia, nem a Theologia com as fuas razoens. E ainda que os exemplos, que apontamos, nao pertenção todos á linha dos mistos, os que vem fóra della, he porque tem para o nosso intento o que basta; que he conterem em si as perfeiçoens das partes, que contêm, e por islo serem mais perfeitos que essas partes.s : a second

Na boa Filosofia o corpo misto elementar he mais perfeito que cada hum dos elementos, e a razao he; porque o corpo misto elementar contêm em si todas as qualidades elementares, e participa da perfeição de cada huma dellas. A al-

ma racional he mais perfeita que a alma fó vegetativa, e que a alma sensitiva só: e a razaő he; porque a alma racional contêm em si estas duas, e todas as suas perfeições. O Sol entre todos os Planetas he o mais perfeito: e huma das razões he; porque no Sol se vem juntas, e unidas as perfeiçoens de todos, e cada hum dos Planetas In unum collectis. Deos he mais perfeito que todas as creaturas: e a razao he; porque Deos contêm em si todas; as perfeiçoens das creaturas. Logo, se a côr parda inclue, e participa as perfeiçoens da negrura, e alvura; bem se segue que a côr Parda he mais perfeita que a branca, e que a preta.

Mais ainda, e he razao Theologica. O conhecimento simul intuitivo, e abstractivo he mais perfeito, extensive, que o conhecimento só intuitivo, e que o conhecimento abstractivo só: e a razao he; porque o conhecimento fimul intuitivo, e abstractivo ha-se como huma terceira especie, que participa dos dous conhecimentos intuitivo, e abstractivo. Agora a nossa conclusao: A côr Parda ha-se como húa terceira especie, que participa da côr branca, e da côr preta: logo a côr Parda he mais perfeita que a côr preta, e que a côr branca. Vamos á razao mo-

Moralmente fallando, aquella virtude he mais perfeita, que põem ao fujeito em gráo mais superior, e lhe dá o primeiro lugar. O martyrio

na Jerarchia da Igreja tem o primeiro lugar, e põem aos Santos ein gráo mais superior. que a confissa : logo, he mais perfeito que a confissa o martyrio. Agora digo assim: A côr parda o primeiro Santo, que deo para a Igreja foy hum Santo Martyr; a côr branca, ainda que tem dado muitos Martyres, os primeiros que deo forao Confessores; e a côr preta só Confessores he que tem dado até agora; o martyrio, na ordem da Igreja, põem aos Santos em gráo mais superior, e lhes dá o primeiro lugar que aos Confesfores: logo a côr Parda, moralmente fallando, he mais perfeita que a branca, que os primeiros Santos, que deo, fora o Confessores; e que a preta, que só Confessores tem dado.

Venha já a Divina Efcritura com a fua luz a fazer-nos mais claro este discurso, e seja em hum passo todo de luzes.

Que est ista, que progreditur quasi aurora consurgens, pulchra ut luna, electa ut Sol? Que alma Santa he esta? Quem he este Santo, que levantando-se como engraçada aurora, e participando juntamente dos refplandores do Sol, e dos reflexos da Lua, vem dando passos, que inculcao vagares, e mostrao primazias: Que est ista, que progreditur quasi aimora consurgens, pulchra ut luna; electaut Sol? Se a Sabedoria de Salo-Vieira maő se puzesse de pro-tom. posito a fazer-nos hum 10. rascunho da Imagem Serm. do nosso Santo, o nadisis. podia deixar debuxa-159. do com melhores co-

res. Notem: tres cores divizou a grande luz do Padre Antonio Vieira neste quadro de Salomao: a preta, a branca, e a Parda. No Sol a branca, que he o dia; na Lua a preta, que he a noite; e a Parda na aurora, que sao huns crepusculos, que nao sao noite, nem dia, mas participao do branco, e do preto de ambos. Já por estas cores temos descuberto que a Imagem, ou figura, que aqui descrevia Salómao, era a do nosso Santo: Pardo pela côr, com participação de branco, e preto: Quasi aurora con-Jurgens, pulchra ut. Luna, electa ut Sol.

Aqui, como fombras, para darem algum realce a este quadro, e sazerem mais propria esta pintura, parece podemos applicar o que na Oit. 14

900

do Cant. 1. disse o nosfo Portuguez Homero. Reinos da Aurora chama elle alli aos da India Oriental: e da mesma Aurora direi eu agora sao filhos os seus naturaes, pela proporção, que tem com os crepufculos daquella a côr destes Pardos com propriedade, como o nosso Santo, por participar do branco, e preto como natural dos Reinos da Aurora: Quasi aurora consurges, pulchra ut Luna, electa ut Sol.

Ainda conheceremos melhor ao nosso Santo nesta figura, se repararmos de caminho nos passos, com que disse Salomas havia elle fazer esta sua jornada: Que progreditur: Progreditur quer dizer passar avante de hum a outro lugar, nas com passos apres-

apressados, mas com decurso vagaroso. Assim tem feito esta sua viagem do Japao até Pernambuco o Beato Gonçallo Garcia, pois partindo das Indias há 148. annos, que tantos há desde o do seu martyrio até o presente, ainda agora chega aqui: Progreditur. Mas os vagares, com que veyo, nos derao lugar a reparar em que a sabedoria de Salomao; nao fó o quiz deixar conhecido por Pardo, fenao que no modo; com que o deixou, logo exprimio tambem a fingularidade, e primazia da fua côr Parda sobre a branca; e a preta; porque nao só põem a aurora primeiro que o Sol, e a Lua, e a côr parda em primeiro lugar que a preta, e a branca: Aurora, Luna, & Sol; mas diz tambem que

entre a branca, e a preta se levanta a Parda com a primazia, que isso quer dizer o Consurgens: Quasi aurora consurgens, pulchra ut Luna, electa ut Sol.

E tanto fica, em ordem de perfeita, a côr Parda superior á branca, e á preta, que nem a preta, nem a branca, senaő a Parda a guardou Deos, para que com a gloria dos seus Santos puzesse na fua Igreja a ultima coroa. Temos texto quasi expresso: Veni de Cătic. Libano sponsa mea; ve-4.8. ni de Libano, veni coronaberis; de capite Amana, de vertice Sanir, & Hermon, de cubilibus Leonum, & de montibus Pardorum. He fentido de Hortulano, que traz Alapide, que neste lugar convidava Christo a sua Igreja para ser coroada com a gloria, que

que lhe havia refultar pelas gentes, que a esta Igreja haviao vir de todas as quatro partes do mundo, repreietadas naquelles quatro montes, que de tal sorte estao situados, que cada hum delles conresponde a cada huma das quatro Regioens do Orbe. O Libano, que olha para o Septentriao, o Amaná para o Occidente, o Sanir para o meyo dia, e o Hermon para o Oriente. Vejao ao Alapide neste lugar. Agora duvido assim: Se as gentes, que se nomeao aqui para coroarem a Igreja, sao as que habitao as quatro Regioens do mundo, como nao lao as coroas tambem quatro? As coroas hao de fer tres, significadas naquelles tres Veni, veni, veni coronaberis; e as gentes divididas em

quatro partes: De Libano, de Amana, de Sanir, de Hermon? Sim; e porque? Porque aindaque as partes do: mundo sejao quatro; as gentes, que as habitao, constao só de tres cores, que sao a branca, a preta, e a parda; porque fóra destas tres nao ha gente no mundo de outra côr. E daqui se ficará entendendo que fóra do branco, e preto, tudo o mais fe deve reduzir a côr parda, e buscar nesta côr a fua propria estação. E como as cores de todas as gentes, aindaque estejao espalhadas pelas quatro partes do mundo, se reduzem sóa tres, e destas tres queria Christo compor as coroas para a sua Igreja, por isso diz que haviao fer as coroas tres, porque tres são as cores de todas as gentes: Veni, Ee 200hic.

veni, veni coronaberis?

3. Antes que concluamos o conceito, he preciso notarmos aqui alguma cousa mais. A commua opiniao dos fagrados Expositores tem, que aquellas ul-Apud, timas palavras : Decu-Alap. bilibus Leonum, or de montibus Pardorum, se devem referir aos tres montes: Amaná, Sanir, e Hermon; porque nelles, e nas suas cavernas, e grutas tem os Leoens, e Pardos a fua morada, e assistencia. Adricomio na descripção da terra Santa, com Brocardo, e Brandebachio, dizem que este: De cubilibus Leonum, & de montibus Pardorum, he outro monte muy differente dos quatro nomeados, e affastado do Libano para a parte do meyo dia. Agora difcorro affim:

Ou aquelles montes

sejao quatro, como querem alguns, ou o monte dos Pardos seja o quinto, como affirmao outros; sempre nelles havemos defcobrir as tres cores de gentes, que habitao toda a terra, a branca, a preta, e a parda. Se forem só quatro os montes, e nelles estejao as grutas dos Leoens, e Pardos, nelles temos todas as tres cores. A branca repartida por todos os quatro montes; porque, em todas as quatro partes do mundo acharemos a côr branca, e em todas quatro partes dando Santos para gloria, e coroa da Igreja de Deos. Eem algumas destas quatro partes, como na Africa, e Ethiopia, que he covil de Leões, a côr preta, formando tambem para a Igreja a fua coroa com os feus SanSantos; e a nossa America, em cujas serranias abundao tigres, e onças, e onde os racionaes Pardos mais tem dilatado as suas descendencias, a sua côr compondo tambem para a Igreja a sua coroa, com sujeitos assignalados em virtude, e fantidade.

E se com este monte dos Pardos fizermos outro monte distincto dos quatro, ainda acharemos mais ao vivo estas tres cores. A branca repartida pelos quatro, como diffemos; e com mais extensao no monte Libano, que fignifica alvo, ou branco, e olha para o Septentriao, ou Norte, onde foy, e he o mayor ajuntamento da gente branca: Libanus significat album: Respicit ad Septentrionem. No monte dos Pardos, e Leoens,

as duas cores, preta, e parda: ou porque eftas, sendo duas meyas irmãas na côr, e andando quasi sempre juntas, sao tao pouco unidas, que se tratao como duas féras; ou porque neste monte dos Pardos, diz o mesmo Adricomio, em huma grande gruta se acha hum magnifico sepulchro, que diz Alapide ser de Canaan filho de Cham, negro pela cor, e preto por castigo. E aqui temos neste só monte a cor parda, e mais a preta. A preta por Canaan negro, e a parda pelos Pardos: De montibus Pardorum. Adde quod ibi ostendit in spelunca monumentum quod incolæ putant effe sepulchrum Josue, sed verius videri esse sepulchrum Chanaan filii Cham, diz Alapide.

Agora para con-Ee 2 cluirmos

Alap.

cluirmos o peníamento, pergunto: e qual destas tres cores foi a que pôs na Igreja com a gloria dos feus Santos a ultima coroa? O mesmo texto está dizendo foi a cor parda, pois he a ultima, que aqui se põem, Veni, veni, veni coronaberis ... De montibus Pardorum. E nós o estamos hoje vendo assim, pois vemos ao Beato Gonçallo Garcia, Pardo pela cor, sendo o ultimo, q entre os da cór branca, e preta vem a pôr na Igreja esta coroa: Veni coronaberis de montibus Pardorum. Grande excel-Iencia da côr parda! Grande dita a desta côr! Guardá-la Deos, para que nestes ultimos tempos com a gloria dos feus Santos puzesse na sua Igreja a ultima coroa! Grande dita! Ainda nao está

encarecida, como pede o dia, esta dita da côr parda sobre a braca, e a preta; e para o acabarem de ver, notemos mais.

Se fizermos reflexao neste texto, acharemos que só diz que a Igreja fora convidada para ser coroada por estas tres cores; mas nao declara qual dellas foi a que pôs efta coroa. Diz que haviao de coroar: Coronaberis, mas nao diz qual foi a que coroou. E se lermos os Sagrados Expositores, e Santos Padres, acharemos que só da côr parda diz S. Gregorio que Div. foi a que pôs na Igreja Greg. aquella coroa: De mon-Alap. tibus Pardorum coro-hic. natur Ecclesia. E pois como assim? He convidada a Igreja, para ser coroada pela côr branca, pela preta, e pela parda: Veni, veni, veni coronaberis, e no remate só a côr parda he a que poem esta coroa:De montibusPardorum coronatur Ecclesia? Havemos dizer que a Igreja nao foy coroada pelas mais cores? Não diremos tal; porque nao fo foy coroada por ellas, mas ellas forao as primeiras, que lhe derao coroas, pois forao as que priniciro tiverao Santos. Mas por islo mesmo, que forao primeiras, le nao havia dizer que forao ellas as que coroarao; porque a gloria de pôr a coroa, fó a leva aquelle, que vem por ultimo; porque o ultimo dizem, he o que coroa : e a razaő toda póde ser porque a côr parda, por illo mesmo que era a ultima, era mais perfeita que a branca, e que a preta; e como mais perfeita por ulti-

ma, havia ser guardada para que com a gloria de seus Santos puzesse na Igreja de Deos a ultima coroa : Veni, veni, veni coronaberis ... De montibus Pardorum. De montibus Pardorum coronatur Ecclesia. Nem o Beato Gonçallo Garcia podia ter hoje mayor gloria Beati eritis, e nem os da fua côr pódem ter neste dia gosto, e prazer mayor: Gaudete in illa die, & exultate.

Glorioso Santo, Martyr sempre invicto, agora, que tenho concluido este discurso, he que conheço hum grande erro, que commetti: suy nelle muy dilatado, nao podia ser muito comprehensivo; pois soy sempre achaque de comprehender pouco o dizer muito, e certamente, nao podia discorrer

muy fundo, quem nao passou da superficie. Arrebatarao-me os accidentes da vossa côr, nao pude chegar ao substancial das vostas virtudes: mas como podia entéder de substancias, discurso possuido de accidentes? Figuem pois estas virtudes para quem com mayor juizo possa formar dellas melhor coceito. Que o que eu agora vos quero pedir tanto pelos da vossacôr, como pelos da branca, e preta, he que despacheis para todos aquellas duas petições, que por vós fizemos hoje aDeos na oração, que vos cantámos com a Igreja, he assim:Præ-Sta, quesumus, omnipotens Deus, ut intercedente Beato Gundi-Salvo Garcia, & à cunctis adversitatibus (digamos aslim) mundemur in corpore, &

à pravis cogitationibus liberemur in mente.Os da vosla côr, meu Santo, vos pedem ihes alcanceis de Deos fiquem para fempre limpos, e purificados da maldade, que lhes punhao os adversarios do feu nome nos accidentes da sua côr: Et à cunctis adversitatibus mundemur in corpore; e os da côr branca vos pedem tambem, ou eu por elles, lhes alcanceis do mesmo Senhor lhes queira livrar o entendimeto de cuidarem mais, que os da vossa côr tem impedimento algum para terem Santos; porque isto he hű pensaméto máo:Et à pravis cogitationibus liberemur inmete. Para que,assim como a vosla, se acabe tambem esta nossa oração, para mayor honra, e gloria de Deos. Amen. Oque

O que aqui se diz da virtude de alguns sujeitos, que ainda nao estao declarados pela Igreja, e nem tem por ella culto, nao queremos tenha mais sé, que a que se deve a huma pura narração; e o sujeitamos á determinação da mesma Igreja, e Decretos Pontificios.

Fr. Antonio de Santa Maria Jaboatao.

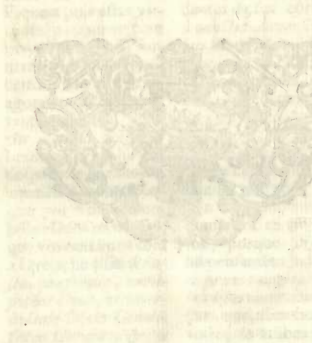


Correre L Fouts F.Th.

223

O me a mile de da virtude de algum Gigutos, que arou a nao esta o declaradas relativas a, e mein un per ula cuitó, relativada renha mais re, cue a que de deve e huma pupa marrano ; e o injeitamos á determinação da melma lereja, e Decreto Pondicios.

Transition Seven Limin Joseph ".



ETOT

## FONTE VIII.

NASCE DO y. V. CAP. 15. JOAN.

Qui manet in me ... bic fert fructum multum.

E com as suas mysticas agoas entra a unir-se com as desta primeira corrente em hum discurso panegyrico

DO GLORIOSO

## S. PEDRO

## MARTYR,

Na Igreja Matriz do Corpo Santo da Villa do Reciffe de Pernambuco, festa dos Familiares do Santo Officio, no anno de 1750.

## J. M. J.



Endo fempre Salomao admiravel nas fuas empre-

fas, na empresa, que se nos osserece hoje, ainda se mostrou mais admiravel. Foras todas as empresas deste sabio Rey, ou Emblemas, com que quiz expressar as paixoens do seu assecto, ou Enigmas, com que pertendeo apurar os mais agudos engenhos; e assim sicarao sendo tambem, ou idéas para os nossos discursos, ou exemplares para as Fs nossas nossa acçoens. Vejamos o objecto da acçao presente, e com elle decifraremos o Enigma de Salomao.

He todo o objecto desta festiva, e presente acçao, celebrarem os Familiares do Santo Officio ao gloriofo S. Pedro Martyr, como a Protector, e primeiro Inquisidor Geral deste Santo Tribunal, neste Templo do glorioso S. Pedro Gőcalves com a affistencia de Christo Sacramentado. Este he o empenho todo, que nos traz aqui hoje; e toda esta fabrica a deixou delineada aquelle Sabio Rey neste seu profundo, e discreto Emblema: En lectulum Salomonis; sexaginta fortes ambiunt ex fortissimis Israel; omnes tenentes gladios propter timores nocturnos, & ad bella doctissimi. Ferculum fecit sibiRex Salomon, columnas ejus fecit argenteas, reclinatorium aureum, ascensum purpureum, media charitate constravit.

Fez Salomao, diz o cap. 3. dos Canticos deste Sabio Rey, hum leito, ou throno portatil, sustentava-se este em columnas de finitfima prata; o reclinatorio, ou lugar, em se recostava para descançar, era do ouro mais puro; os degraos, por onde subia a elle, erao da mais rica purpura; e estava todo elle cercado de sessenta Varoens fortes, e os mais fortes de todo o Reyno de Israel, cada hum cingido com a fua espada, para defender, e guardar aquelle leito das invazoens, e assaltos dos inimigos nocturnos.

Esta a empresa de Salo-

Salomaő; e fem nenhuma violencia, antes com huma grande naturalidade, podemos dizer hoje, que este leito de Salomao, he o rectissimo Tribunal do Santo Officio, donde descança segura, e firme a Fé. Fundado com authoridade Pontificia, e poder Real; que por isso se diz, que tinha o reclinatorio de ouro, e a subida de purpura: Reclinatorium aureum: ascensum purpureum: Os fortes, ou fortissimos, que defendem este leito, em que descança firme, e segura a Fé; são os Inquisidores, e Familiares deste Santo Tribunal: armados todos, nao fó com huma, mas com duas efpadas; com a espada da doutrina, e com a espada do rigor : com a efpada da doutrina, para destruirem com ella

os erros dos Hereges, e com a espada do rigor, para castigar obstinados, e Apostatas da Fé: Omnes tenentes gladios propter timores nocturnos; quos in nocte, ideft, in tenebris infidelitatis, excitant Haretici. Accrescenta Alapide. As columnas de prata, que sustentao este leito, ou Tribunal Santo, sao a doutrina solida, e razoens claras, com que os seus Ministros, como Doutos, sustentao em pé, e firme a Fé, e Ley de Christo: Coliinas ejus fecit argenteas, & ad bella do-Elissimi.

Atéqui está decifrado em commum o Enigma, ou Empreza de Salomao, muito propria, e adequada para se segurar nelle qualquar Tribunal do Santo Officio; mas no que falta ainda por deci-

Ff 2 frar,

frar, acharemos, que quando Salomao debuxava este Emblema, estava sem duvida tracando, ou ideando nelle, nao outra qualquer Junta de Ministros, e Familiares deste Santo Tribunal, senao esta, que aqui se faz, e congrega nesta Igreja do Glorioso S. Pedro Gonçalves. Para o que devemos saber, que este leito, ou ferculo de Salomao, era figura da Igreja Militante na Ley da Graça. Assim o tem S. Gregorio, Cafsiodoro, Beda, Theodoreto, Filo, e outros com o Alapide: Fere ad unum omnes per le-Etulum Salomonis accipiunt Ecclesiam. E hoje particularmente representa esta Igreja em que estamos. Ora notem: diz o texto, que os meyos deste Tabernaculo, ou Igreja, ornára Salomao co

a Imagem da Caridade: Media charitate constravit. E deixadas agora as varias opiniões, que ha fobre a fórma, ou figura, com que aqui debuxara Salomao, ou pintara a Caridade, a mais commua he, que estava allia Caridade figurada em duas pedras preciosas, chamadas, huma Pyropo, e a outra Carbunculo, cujas propriedades sao, se naő arderem em levaredas, luzirem com resplandores como de fogo, assim no claro do dia, e muito mais no obscuro da noite: Media charitate conftravit. Medium ejus (diz Santo Ambrosio) calculis composuit, quales sunt Pyropi,& Carbunculi. Lapidibus ignitis charitatem repræsent antibus; conclue Alapide.

Ora vejao, que con-

sonancia tao ajustada para o nosso caso!Hum Templo, ou Igreja cujos Altares, que lao os seus meyos, se ornao, ou adornao com duas imagens da Caridade, e figuradas ambas em pedras, e em pedras preciofas, em hum Pyropo, e hum Carbunculo, cujas propriedades ssão abrazarem-se em luzes, e resplandecer em chammas, nao fó á luz do dia, muito mais nas trevas da noite, qual poderá ser este Templo, senao este do Corpo Santo, adornado com aquellas Imagens de dous Santos, e ambos Pedros, ou pedras, e todos abrasados em sogo do amor de Deos, e caridade dos proximos. S. Pedro Gonçalves verdadeira pedra Carbunculo, que para o allumiar, e guiar aos feus devotos naufragantes

fobre as agoas, todo fe transforma em luzes, na obscuridade das mayores tormentas: e S. Pedro Martyr legitima pedra Pyropo, transmutada toda em fogo, ou para dar luzes aos que errao nas trevas da Insidelidade, ou para abrazar em pyra de chammas, aos que nao querem ver as luzes da Fé.

Parece nao póde eftar mais ajustada a idéa de Salomao com o objecto da presente acçao; e que esta acção, e aquella idéa, se ajustem tambem com a letra do Evangelho de hoje, nao tem duvida; pois nada temos no Evangelho de hoje, que nao seja hum perfeito debuxo deste Santo Tribunal neste dia. Porque se o empenho todo deste Santo Tribunal, e feusMinistros, he fazer, com

que se conserve, e suftente firme a Fé, assim como Christo a ensinou aos Apostolos, e os Apostolos aos mais fieis; este he tambem todo o empenho, com que Christo se propõem hoje no Evangelho em parabola de Vide, e aos Martyres como ramos desta Vide: Ego sum vitis, vos palmites: Proponit bic. Christus parabolam vitis, & palmitum; boc scopo, ut Apostolos doceat manere in sua fide, nec ab ea discedere: comenta Alapide. Este he todo o empenho de Christo no Evangelho, que confervemos a Fé, que nos ensinou, e nem este Santo Tribunal tem outro empenho mais, que este.

Sao os Ministros, Propagadores, ou sustentadores desta Fé, os Senhores Inquisi-

dores, e mais Familiares; e todos estes estao fignificados nos ramos que da fructo, e esta o unidos pela Fé á verdadeira vide Christo; fendo o principal ramo desta vide o glorioso S. Pedro Martyr, primeiro Inquisisidor deste Santo Tribunal, e o que melhor, que todos, por estar mais unido pela Fé. com a vide Christo, deo fructos mais abundantes: Qui manserit in me ( Per Fidem diz. Alapide) hic fert fru-Etum multum.

Nao faltao tambem no Evangelho Hereges, e faltos de Fé, nos ramos, ou farmentos da vide, que nao dao fructo: Si quis in me non manserit (Per Fidem) mittetur foras, sicut palmes, in aresect; sarmenta, que fructum non ferunt, sunt hæretici; diz

Theofilato. Tambem para queimar estesHereges, e confumir Idolatras, não falta no Evangelho fogo: In ignem mittet, & ardet; castigo, que costuma dar este Santo Tribunal, aos que fao ablolutamente negativos, ou contumazes. Finalmente, se Christo no Sacramento he o que preside hoje a esta Junta; tambem a presenca deste Senhor nos nao falta, nem no Evangelho, nem na Empreza. No Evangelho Sacramentado na vide : Ego sum vitis, Christus in Eucharistia vitis; e na Empreza exposto, como em throno, ou custodia, que tudo isto significava també o Ferculo, ou leito de Salomao: Ferculum Eucharistia.

Só nos falta agora, tirar de toda esta fabrica hum assumpto

ajustado tambem com toda ella. He sem duvida, que este he o empenho mais arrifcado em hum Sermaő; mas tambem confesso, que foi este o Sermao, que menos me custoua tirar-lhe o assumpto; porque o mesmo fov encomendarem-me efte Sermao, que reparar eu para o nome de quem me fazia aquella honra, e ver que o seu ultimo cognome era o de Guerra, que dizer, e assentar logo commigo, Guerra, ha de ser o assumpto do Sermao de S. Pedro Martyr este anno. E isto, que logo alli pareceo impulso, nao sey de que particular affecto, vim a conhecer depois, nao podia vir melhor, por mais, que fosse muito considerado, porque álêm de fer toda a vida do nosso Santo, huma viva, e conti-

continuada guerra cotra Hereges: Ab ipfa Exci. pene infantia contra Lend. bæreses pugnavit; e toda a guerra se costuma fazer a fangue, e fogo; para o fogo achamos bastante materia no Evangelho, nos Hereges, q como ramos feccos, fe mandao queimar ao fogo: In ignem mittet, & ardet: e para o sangue, nos fobravao espadas, nos Ministros deste Santo Tribunal; ou porque a Espada he a principal infignia defte Tribunal Santo, como todos fabem, e dos feus Ministros como os vio Salomao: Omnes tenentes gladios; & ad bella doctissimi; ou porque a Prégação, e palavra de Deos, por onde devem começar esta guerra, tambem se chama Espada, como diz Alapide : Porro fax, seu culter, quo

Deus palmites , seu fideles purgat, est sermo Dei: e S. Paulo diz: Vivus est sermo Dei, & efficax, & penetrabilior omni gladio ancipite. E porque toda a guerra tem por remate a coroa para quem vence; supposto que S. Pedro Martyr he o que ha de vencer esta guerra, ha de ter paciencia o nosso Santo, que a coroa desta guerra hoje contra Hereges, nao ha de ser para S. Pedro Martyr, para Christo he que ha de ser esta coroa: mas isto mesmo ferá para mayor gloria de S. Pedro Martyr; tudo mostrará o discurso, que será hoje ainda mais breve do que eu costumo; porque assim me rogou, quem me podia mandar. Tudo poderemos conseguir, se nos alisstir para tudo o auxilio da da Divina graça. Ave Maria.

Guerra, que contra os inimigos da Fé tomou por empresa S. Pedro Martyr, e a coroa, que nao para si, mas para Christo, conseguio em muitas batalhas, que teve com Hereges, he todo o empenho do meu discurso nesta hora, e para rirmos logo admirando o seu catholico esforço, vamos fazendo huma abbreviada lista dos seus mais notaveis encontros. Nafceo S. Pedro Martyr, e o que logo aqui admira he, que creando Deos a este Santo para pelejar, e fazer huma continua guerra a Hereges, permittisse este Senhor, que nao fó nascesse de pays Hereges, mas que huma mulher Herege fosse a ama, que lhe

desse o primeiro leite, e o criasse a seus peitos. Ora vejaő lá em que apertado combate, e em que batalha tao perigofa fe acha S. Pedro Martyr; elogo, que entra no mundo! Não fabia Deos muito bem, que no leite, que bebem os meninos, e ainda fendo o primeiro, bebem tambem as inclinações,ou paixões de quem lhes dá o leite? He sem duvida que sim. Pois se isto he assim, como arrisca Deos que S. Pedro Martyr beba no leite a inclinação áHerezia, se o criava para o estrago de Hereges?

Porque Deos criava a Moyfés para flagello dos Egypcios, e para travar com elles huma porfiada guerra; nao confentio Deos criasse a Moyfés alguma mulher, que fosse Egypcia, para que no Gg leite

leite della nao bebefse Moysés a inclinação, e amor aos Egypcios. Pois, se Deos queria a S.Pedro Martyr para ruina dos Hereges, para que consente que beba menino o sangue da Herege, podendo-lhe beber com elle o amor, e inclinação? Mette Deos a S. Pedro logo que nasce em huma batalha, que, por perigofa; nao quiz que nascido entrasse logo nella Moyfés? Qual ferá a razao desta differença? A razao póde fer; porque, como S. PedroMartyr na guerra contra Hereges, havia ser como nenhum, bem podia fiar delle, o que nao quiz Deos fiar, nem ainda do proprio Moyfés. Melhor o direi ainda.

Nao consente Deos que beba Moysés o leite da Egypcia, e

20.04

consente que S. Pedro Martyr beba o leite da Herege; porque conheceo acharia em S. Pedro Martyr, o que talvez nao acharia em Moyfés. Moyfés poderia ser que com o leite bebesse juntamente a inclinaçaő, e amor aos Egypcios; S. Pedro Martyr estava Deos certo, que aindaque bebesse o leite da Herege, nao lhe havia beber a inclinaçao, e amor; antes pelo contrario havia beber, como bebeo naquelle leite, o odio, e aborrecimento. Soube S. Pedro Martyr ja naquella idade separar naquelle leite duas formalidades, que talvez nao saberia distinguir o menino Moyfés. Eu me explico. O leite, que bebem os meninos, origina-le do sangue das mays, que lhes dao o leite: e como

como S. Pedro Martyr havia fer o mayor inimigo, que haviao ter os Hereges, partio no leite, que bebeo dos Hereges, estas duas formalidades : partio a formalidade de leite, e a formalidade de sangue, e como partio estas duas formalidades, nao bebeo aquelle leite, como leite, bebeo o leite como sangue; e para que? ou porque?Porque, se em beber o fangue aos inimigos se mostra o mayor odio, que se lhes póde ter; bebeo S. Pedro Martyr o fangue aosHereges quando bebeo o leite da Manichea, e como bebeo o leite como fangue, e nao como leite, nao lhe bebeo o amor, e a inclinação, bebeolhe o odio, e aborrecimento.

Martyr, e por isso nas

importava, antes convinha, que o primeiro leite, que bebesse, fosse aos peitos daHerege; porque conhecia Deos que lhe nao havia beber o leite como leite, mas fim o leite como fangue; nao o amor senao o odio: eisto nao o faria Moyses; e por isso não convinha que bebesse o leite da Egypcia. Os peitos da Egypcia forao a primeira çarça, a q Deos nao consentio chegasse Moysés: Ne appropries buc; porq nao bebendo o leite como fangue, mas como leite, o nao picasse depois o amor dos Egypcios : mas fe Moysés naó saberia beber o odio na fonte do amor dos Egypcios; na fonte do amor dos Hereges soube S. Pedro Martyr beberlhe o odio quando no leite lhe bebeo o fan-Gg 2

gue. Atéqui nao chegou Moysés: Ne appropries huc; porque só S. Pedro Martyr havia chegar atéqui: Hic fert fructum multum.

Elte o primeiro encontro de S. Pedro Martyr; vamos ao segundo, que nao ferá menos glorioso que este: porque se no primeiro soube separar o que era langue, do que era leite, só pelo gosto, que lhe tomou aos peitos da Herege; agora, que ja sabe articular vozes, veremos distinguir com palavras, e mostrar com obras, o que he espirito, e o que he sangue. Por natureza nasceo S. Pedro Martyr de pays Hereges; huma mulher Herege o criou aos peitos, mas nem la inclinação do leite da ama, nem a força da natureza dos pays bastarao a mu-

dar-lhe a natureza. Vinha hum dia o menino. da escóla, e perguntando-lhe hum tio feu, grande Herege dos Manicheos, o que nella tinha aprendido, respondeo-lhe, que o Credo, e Artigos da Fé: e por mais que o tio o quiz persuadir com argumentos de razoens, e ainda com amenços de castigo, que nao desse Fé, nem cresse no Credo, e seus Artigos; o menino nao fó ficou mais firme no que cria, e tinha apredido, senao que com razoens claras, e evidentes deixou ao tio, se nao convencido, ao menos certo, de que aquelle menino pelo tempo adiante havia ser o principio da sua ruina, e hum grande contrario á fua feita. E que razao teria este Herege para formar de hum menino tao pequepequeno hum tal conceito, e tao grande?

· Foi a razaő; porque. conheceo gue hum menino, que, contra toda a força da natureza, sabia distinguir o que era espirito, e o que era sangue; saberia deixar a Herezia, para onde o levava o fangue pela força da natureza, e saberia abraçar a Fé, para onde o guiava a vehemencia do Espirito: este menino discorria o Herege, ha de ser o principio da nossa perseguição; e a total causa da nossa ruina, porque isto he o que este menino ha de aprender nesta escóla.

Na escóla da natureza disse Galeno que a parte principal na composição do homem era o cerebro; porêm Aristoteles com a mayor parte dos Filosofos assirma, que o

principio na composição do homem he o coração: Cor est principium vitæ. E pois o coração he o que ha de ter o primeiro lugar na composição do homem? Se nós examinarmos ao coração do homem ; acharemos que mais se inclina para o lado esquerdo, do que para o lado direito; porque deixando de todo o lado direito, lá está continuamente a bater para o lado esquerdo. E porque mais se ha de inclinar o coração para o lado esquerdo, do que para o lado direito? A razao a deo o mesmo Aristoteles; e vem a ser: porque no lado direito, dizelle, reside a mayor parte do fangue, e no lado esquerdo a mayor porção do espirito: Cor habet duos ventres, dextrum scilicet, & sinistrum:

nistrum: dextrum plus babet de sanguine, sinistrü autem de spiritu. E hum coraçao, que deixando a parte do fangue, se inclina todo para a parte do espirito, claro está que na composição do home ha de ser este coração o seu principio: Cor est principium vita.

Isto, que na escóla da natureza faz o coração na composiçao do homem, fez S. Pedro Martyr, para se compor a si, e aos hereges, quando ainda menino de escóla. O compor-se o homem nao he outra cousa mais, que ajustar-se à recta razao, e dictames da Ley de Deos; e quem desta composiçao quer ser o principio, ha de deixar a parte do sangue, e seguir a parte do espirito. Esta para todos he a mayor batalha, que

tem neste mundo hum homem para acertar a vencer ao mesimo mundo; e tao difficultosa, que poucos a chegao a vencer, porque contra o espirito prevalece commummente o sangue. E se isto he difficultoso a qualquer creatura posta no mundo entre vicios, e virtudes; que defficultosa nao seria para S. Pedro Martyr, e ainda menino, vencer esta batalha posto entre a Fé,e a herezia; entre o sangue e o espirito: o espirito, que o guiava para a Fé; e o sangue, que o levava para a herezia! E verse S. Pedro Martyr quado menino, mettido entre o sangue, e o espirito, entre a Fé, e a herezia, e deixar a heregia, e abraçar a Fé; isto foi mostrar S. Pedro Martyr áquelle seu tio herege, que aflim

assim como menino sabia distinguir o que era espirito, e o que era langue:que laberia deixar o fangue, que por força da natureza o inclinava para a herezia; e seguir o espirito, que por superior impulto o guiava para a Fé : assem tambem para convencer, e converter hereges à Fé, e destruir herezias, havia ser o principal instrumento, e o principio todo da sua ruina. Assim o entendeo o tio herege, quando vio que, deixando o fangue, que tinha por força da natureza inclinado para a herezia, feguia a Fé, no espirito, que o guiava por outra mayor força; e assim aconteceo.

Porque continuando com a guerra contra hereges, vencendo a outros muitos, quando já homem; e a muitos mais no estado de Religioso, o Papa Innocencio IV. o nomeou Inquisidor Apostolico em todo o Reyno de Milao, e Esstados da Lombardia na Italia. Com hereges, e Hebreos fahia todos os dias a publicas contendas, e defafios, e depois de lhes fazer guerra espiritual com a espada da Doutrina, foi tal a guerra temporal, que lhes fez, que aquelles hereges, a quem o fogo da contrição, e arrependimeto nao desfez em prantos, o fogo material desfez em cinzas.

Mas o que nesta guerra nos deve admirar mais he, que a nao temesse nunca S. Pedro Martyr sendo ella tanto para temer, q até ao mesmo Christo parece metteo medo. No Horto disse

S. Mattheus que Christo começára a temer, e a tremer: Capit pavere, & tædere. Notavel medo por certo, e por ser em tal pelloa mais notavel! E de que teria Christo medo no Horto? Acaso da morte, que sabia o estava já desafiando? Parece que nao; porque a morte, elle a quiz muito por seu gosto; e o que se busca por gosto, não mette medo: Oblatus est, quia ipse voluit. Pois se Christo no Horto nao temeo a morte, que he o que temeo no Horto? Santo Agostinho diz, que o que Christo temeo no Horto, foi aquelle encontro, que estava para ter com Judas, o qual por instantes o estava accomettendo ja: Ecce appropinquat, qui me tradet. E com razao podia Christo

temer este encontro. Ora vejaő: Judas foi o primeiro Herege, que houve na Igreja de Christo, e o primeiro Apostata, que appareceo na Ley do Evangelho; estava Christo para entrar em batalha com este Herege, e reconhecendo a difficuldade grande de vencer, ou convencer a hum Herege, a duvida da sua conversao o fez temer, e tremer, ainda antes de entrar nesta batalha: Capit pavere, o tædere: Ecce appropinguat: Ainda não distemos tu-

Tanto temeo Christo este encontro com Hereges, tanto receou esta batalha, que chegou a pedir ao Padre Eterno que o livrasse de entrar nella se fosse possivel: Pater, si possibile est, transeat à me calix iste. Digo que pedia

pedia Christo ao Padre que o livrasse de entrar em batalhas co Hereges, quando lhe pedia que o livrasse de se ver entre mãos com este Caliz do Horto; porque neste Caliz, diz Alap. com muitos Santos Padres, estava incluida aquela batalha, que Christo esperaya ter com os Judeos, que no seu modo todos erao Hereges como Judas: Horret Christus calicem, non quia sui sanguinis est, sed quia à manibus Judaorum. Era batalha com Hereges, e metteo medo ao mesmo Christo; e por isso pedia ao Pay que o livrasse de similhante encontro: Träfeat à me Calix ifte.

Ainda se embebe mais alma neste Caliz. Duas cousas sao neces-sarias para se accommetter, e sustentar húa

batalha: animo, e forças, corpo, e espirito; animo varonil, e corpo forte. Mas isto, que nunca faltou em S. Pedro Martyr, porque nunca negou o corpo ao peito desta guerra contra Hereges, e nem lhe faltou o espirito para continuar nella com o mesmo fervor, e zelo; alguma coufa disto parece faltou a Christo, quando considerou ver-se mettido neste empenho: nao lhe faltou a fortaleza do Espirito; porque era divino: Spiritus quidem promptus cft; mas diffe que lhe faltavao as forças do corpo: Caro autem infirma: e por isso pertendeo desviar este encontro: Transeat à me Calix ifte.

Assim parece pedia Christo a seu Eterno Padre o livrasse de entrar em batalha, por-Hh que

HOU

que lhe faltavao ao que parece as forças do corpo para huma guerra tao pezada: mas assim havia de ser, porque Christo neste particular quiz seguir hua maxima mui differente da que quiz seguisse S. Pedro Martyr. S. Pedro Martyr, desde que nasceo até a morte; andou sempre a desafiar Hereges, a contender, e a pelejar com elles: isto foi maxima de S. Pedro Marty; mas a de Chrifto nao foy assim: nao foi buscar, nem pelejar com Hereges, foi desviar-se, e fugir delles, e isto desde menino; porque desde menino começou a fugir dos Herodes da sua vida, e dos Hereges da sua ley: Accipe puerum, & fuge in Ægyptum. Assim andou Christo a fugir sempre desta guerra com

Hereges; e assimaté a morte quiz sugir: Trãseat à me calix iste. Non quia sui sanguinis est, sed quia à manibus fudæorum.

De E sparece tinha Christo muita razao, em fugir destes encontros com Hereges; porque em hum, de que nao pode fugir tambem o nao pode vencer, valendo-se para isso daquellas mesmas armas, de que se valeo depois S. Pedro Martyr em outro similhante. Vamos ao de S. Pedro Martyr, e logo iremos ao de Christo. Tinha S. Pedro Martyr hum grande amigo seu, e novamente convertido á Fé pelo mesmo Santo. Havia no lugar outro Herege grande, e famoso Nigromantico; quiz este feiticeiro perverter ao novaméte convertido, e fez

com

com que o demonio transformado em Anjo de luz tomasse a Imagem, ou figura de Maria Santislima. Affim o fez o demonio; e apparecendo assim aquelle novo convertido em presença de hű grande concurso de gente, lhe dizia pela boca daquella fingida Imagem, que de nenhum modo feguisse aquella Fé, que de novo abraçava, porque certamente se perdia nella.

Teve S.Pedro Martyr noticia deste caso, e, ao mesmo tempo, que acontecia esta tragedia, appareceo alli repentinamente, e tirando de hum Relicario, em que trazia o Corpo de Christo Sacramentado, e expondo-o à vista de todo aquelle povo, mandou ao demonio imperiosamente, que se elle

era a verdadeira Māy de Deos, adorasse a seu Filho, que assistia com presença real naquella Hostia; mas se era demonio, como elle sabia que era, que deixasse aquella Imagem, e apparecesse áquelle povo na fua propria figura. Desappareceo a figura, e deixou-se ver o demonio, como he, com notavel terror, e espanto de todos, ficando o povo atemorizado, os Hereges confusos, e o Catholico, e amigo do nollo Santo, mais amigo, e mais Catholico. Este o passo de S. Pedro Martyr, vamos ao de Christo.

De hum amigo de Christo, que toi Judas: Amice ad quid venisti? tomou posse o demonio no Cenaculo de Jerusalem: Cidabolus jam missifet in cor, ut traderet eum Hh 2 Fu-

-mig

Fudas: Para lançar o demonio do coração deste amigo, que sendo Catholico se tinha tornado Herege, entrou Christo com elle em batalha. E que armas tomaria o Senhor nesta occasiao? As mesmas, que S. Pedro Martyr. Sacramentouse Christo, e tomando em fuas Santas maos o seu Santissimo Corpo: Accepit panem in sanctas, ac venerabiles manus suas; fahio ao encontro a Judas, e ao Demonio: Surgite eamus: mas com tao pouco effeito nesta batalha, que ném o demonio fugio, e nem Judas ficou mais amigo, nem mais Catholico, antes mayor Herege, e mais demonio: Maius peccatum babet. On allow be

E pois como assim? S. Pedro Martyr com as mesmas armas, que

Christo tomou, vence ao Herege, e affugenta o demonio; Chrifto, com a fua propria pessoa sobre o poder das mesmas armas, não affugenta ao demonio, nem vence ao Herege Tudas: razao tinha logo este Senhor para que em toda a sua vida seguisse a maxima de fugir sempre a encontros de Hereges. Em S. Pedro Martyr, dispoz Deos que nao fosse assim. E assim desde menino até a morte andou sempre a contender com Hereges,e com elles sempre em continua guerra, e nesta guerra, sem fugir nunca, venceo sempre. Venceo a guerra, que lhe fez o amor, e natureza, sabendo apartar nos peitos da ama o que era leite, e o que era sangue, e sabendo distinguir do que era sangue, o que era espiri-

pirito; e venceo outras muitas em sua vida; sempre com fortaleza de corpo, e valentia de espirito; até que na ultima, sem que lhe faltasse o espirito, rendeo o corpo. Rendeo o corpo ás espadas dos Hereges, que com muitos golpes lhe tirarao a vida; mas nao rendeo o espirito, com que escrevendo na terra com hum dedo, e o proprio fangue, aquellas altissimas palavras do simbolo da Fé:Credo in Deum: creyo em Deos, deixou gravados para eterna memoria os trofeos, a victoria, e a coroa, que, como fructo copioso desta empreza, colheo, como ramo mais unido pela Fé com a verdadeira Vide Christo: Ego sum vitis: Qui manet in me, (Per fidem) bic fert fructum multum.

Concluida affim efta guerra, e alcançada a coroa da victoria, ainda que á custa do proprio sangue, só nos resta ver agora como esta coroa, que o gloriofo S. Pedro Martyr alcançous, foy para Christo, e nao para si. E aqui se offerece logo huma grande difficuldade, e he: porque, conforme acho no que tenho lido, a Imagem de S. Pedro Martyr costuma pintar-se com huma palma verde na mao, e tres coroas enlaçadas na mesma palma, como fuas, e como triunfo das suas victorias. Pois se S. Pedro Martyr se acha coroado com tres coroas, como digo eu que a coroa, que S. Pedro Martyr alcançou nesta guerra, foy para Christo, e nao para S. Pedro Martyr? Ora digo bem, e se nao, vejao. S.Pe-

S.Pedro Martyr foi Santo como os mais, e foy Santo como nenhum. Foy Santo como os mais; porque foy hum Santo Martyr, foy hum Santo Doutor, e foy hum Santo Virgem: e foy Santo como nenhum; porque foy hum Santo Inquisidor, eo primeiro Inquisidor, que houve Santo. Em quatoSanto como os mais, as coroas, que alcançou, alcançou-as para si, e por isso as tem enlaçadas na fua palma; hũa coroa como Martyr, outra como Doutor, e a outra como Virgem. Mas em quãto Santo Inquisidor, mereceo outra coroa: he verdade, que esta a nao mereceo para fi; para Christo he que a mereceo. E porque? Porque as coroas devem conresponder ao objecto, sobre que se -52.1

peleja, ou contende: Tulisti certamina, tulisti coronas. Batalha hum Virgem pela caftidade: contra os vicios oppostos, e como leva por objecto a si mesmo, que he o ser puro, e casto; a coroa, que alcança nesta batalha, he para si mesmo, que foy o objecto da sua peleja; a slim das mais virtudes, e nos mais Santos: nos Santos Inquisidores nao he assim. Como o objecto sobre que pelejao he Deos, para Deos, que he o objecto da Fé, por quem pelejao os Inquisidores, he a coroa das fuas victorias.

Assim S. Paulo fallando com os Propagadores da Fé pelo Evangelho. Todos nós pelejamos pela Fé, todos andamos em húa continua batalha: Omnes quidem currimus;

porêm a coroa das nossas victorias nesta guerra nao he para nós, hum fó, que he Deos, he o que leva a coroa: Sed unus accipit bravium. Isto em commum he para todos os Inquisidores, porque de todos em comum he Deos o objecto da sua Fé. Mas como o objecto da Fé de S.Pedro Martyr, depois de Deos, foy determinadamete Christo, e em Mysterios particulares da fua vida como o da Eucharistia, e outros; para Christo, que foy o objecto da Fé de S.Pedro Martyr, e da fua guerra contra Hereges, he que foy a coroa das fuas victorias. Outra vez agui S. Paulo, como tao exercitado nestas batalhas: Vos estis gaudium, & corona mea. Vós, dizia S. Paulo em pessoa de Christo;, fallando com os Propagadores da fua Fé, vós fois toda a minha gloria, e em vós tenho a minha coroa; e particularmete, porque como Inquisidores pelejastes pela minha Fé: Vos estis gaudium, & corona mea: Per fidem. E como as batalhas de S. Pedro Martyr, contra Hereges, forao fobre particulares Mysterios pertencentes a Christo; para Christo, que foy o objecto da Fé de S. Pedro: Marryr, foy a coroa dos feus triunfos:Vos efis gaudium, & corona mea: In fide.

Mas, nem porque a coroa das victorias de S. Pedro Martyr foy para Christo, teve S. Pedro Martyr nisto menos gloria, antes por isso mesmo sicou o noslo Santo mais glorioso. Porque se as acçoens virtuosas dos

San-

Santos redundad em glòria de Deos, e tanto he mayor a gloria, que Deos recebe nos feus Santos, quanto ficad elles tambem mais gloriofos; como a glorla, que Christo recebeo nesta coroa, que lhe poz S. Pedro Martyr, foy a mayor que podia ser; ficou tambem S. Pedro Martyr o mais glorioso que

fer podia.

Que aquella coroa fosse de gloria, islo diz o ser ella coroa de gosto, e gozo: Gaudium, & corona; eo gozo em Deos já se sabe que he a fua mesma gloria: e que fosfe a mayor, que podia ser, isso significa o dizer o Apostolo, quando vio a Christo assim coroado, eglorioso; por S. Pedro Martyr, como Inquisidor, que parasse alli : Vos estis gaudium , & corona

mea : Sic state : assim estai, ou parai aqui; como que era tao grãde aquella gloria, que nao havia mais para onde subir : Sic state ; e aqui ficará tambem o nosso discurso, porque assim ficou Christo com hua coroa de gloria, que parece nao podia fer mayor; e assim ficou S.Pedro Martyr, quando poz a Christo esta coroa, o mas glorioso que podia ser. E assim ficaráo tambem muito gloriosos todos os Ministros, e Familiares deste Santo Tribunal; porque todos pertendem pôr em Christo a mesma coroa, pois todos pelejao pela fua Fé. Chrifto ficará com huma gloria muito grande por coroa: e os feus Familiares, com huma coroa de grande gloria. Ad quam, oc.

## FONTE IX.

NASCE DO y. LVII. CAP. 6. JOAN.

In me manet.

E com as fuas mysticas agoas entra a unir-se com as desta primeira corrente em hum discurso panegyrico

DO GLORIOSO PORTUGUEZ

# S.TO ANTONIO,

No seu Convento da Villa do Recisse de Pernambuco, em dia do Corpo de Deos no anno de 1743.

man: porque por ire fells one nicute ce,

#### share a normal J. M. a John as supeling



UM corpo por força de palavras fem alma; huma

alma a violencias da morte sem corpo, he o que veneramos na festa, e adoramos no dia. O dia he do Corpo de Deos, a quem reverentemente adoramos hoje; a festa he do Glorioso Portuguez Santo Antonio, que hoje rendidamente veneramos: e já supponho entendem, que Santo Antonio he a Alma, que eu dizia está hoje sem corpo, a violencias da morte; e que aquella Hostia Sacro-santa he o Corpo, que eu affirmaya está sem

sem Alma, por força

de palavras.

Por força das palavras, que na confagraçao diz o Sacerdote: Hoc eft corpus meum, fabem os Theologos, nao está Christo naquella Sagrada Hostia formalmente, em quato Deos, senao só em quanto homem expreslamente; antes, ex vi verborum, 16 está Christo alli em quanto corpo de homem: porque por força daquellas palavras se faz alli huma mystica separação daquelle corpo para huma parte, e para a outra parte de tudo o mais, que não he corpo; e por ifso, como eu dizia, hū corpo sem alma por força de palavras.

E se nao, digao-me: quaes sao as operações de hum corpo sem alma? Nenhumas; porque ainda que tenha

olhos nao vê; ainda q tenha ouvidos nao ouve ; ainda que tenha bocca nao falla; e ainda que tenha os fentidos todos, nada sente; he finalmente corpo, o corpo fem alma, mas nao tem operação alguma. E não he isto mesmo, o que adora a nosla Fé naquelle Corpo Sacramentado? ainda que Corpo de Christo, nem ouve, nem vê, nem falla, e nem sente; e, ou por falta de sentidos; e ou por força de palavras hum corpo fem alma: e esta talvez he a razao; porque a este dia dohoje chama a Igreja, Dia do Corpo de Deos, ou de Christo: In festo Corporis Christi, dando o primeiro lugar ao Corpo; e vulgarmente fallando, se chamao as funçoens de hoje, funçoens somente de Corpo;

Corpo; porque se diz: Festa de Corpus, Procissa de Corpus, Dia de Corpus: e isto he o que adoramos no dia. Vamos agora á festa.

Na feita, pelo contrario, temos huma alma sem corpo; porque o que festejamos he o Glorioso Padre Santo Antonio, e deste Santo gloriofo fó nos mãda a Igreja, veneremos hoje por Santa a sua Alma; que o seu corpo, ainda está na terra, e em terra desfeito, até aquelle ultimo dia, em que tornando a fer corpo fe ha de unir outra vez á fua alma, para entrar a participar com cella daquelles dotes gloriosos, que se devem aos corpos dos bemáventurados, e Santos.

Esse a Alma de Antonio está hoje sem corpo de se se o Corpo daquelle Sacramento

está hoje sem Alma, nos sentidos em que himos fallando, já me parece se está entendendo, que todo o meu empenho hoje ha de ser fazer destas duas partes hum admiravel composto, e unindo áquelle corpo esta alma, dizer que he Santo Antonio hoje a Alma deste Corpo de Deos : admiravelmente dito; outrem accrescetará com muita novidade. Mas, eu. pondo a novidade só no dito, accrescento, que nelle tenho hum grande fundamento para discorrer hu pouco em abono de Santo Antonio, e occurrencia do Corpo de Deos.

O discurso desempenhará o dito: le quando nao possa fer de outra sórte, ao menos por concomitancia; porque she nao faste até nisto a proprieda-

li 2 d

Class.

de de Sacramento, mostrará o como póde fer Santo Antonio hoje a Alma do Corpo de Deos, fundado todo nas palavras do Thema; pois ellas fo fem mais expofição alguma estao approvando este meu dito: porque ao pé da letra eftao dizendo, que naquelle Corpo entra hoje a Alma de Antonio; ou que Santo Antonio entra a ser hoje a Alma daquelle Corpo, pois nelle fica hoje: In me manet. Para desempenho do dito, recorramos áquella Senhora pelo foccorro da Divina graça.

AVE MARIA.

Demonstração mais evidente de que hum corpo está com alma, são os movimetos do mesmo corpo. E como conheceremos agora pelos mo-

vimetos daquelle Corpo Sacramentado, que a Alma, que o anima hoje, he a Alma de Antonio? Poderemos conhecer isto, se virmos que as operaçõens da Alma de Antonio se coformao com os movimetos daquelleCorpo. Tudo havemos ver ; com differença sómente, que se no corpo, naturalmente informado com alma, he a alma, a que alenta, e dispõem os movimentos do corpo; aqui, pelo contrario, como a informação he sobre o natural, foi o corpo, o que encaminhou, e dirigio as operaçoens da alma, seguindo a Alma de Antonio os movimentos daquelle Corpo Sacramentado.

Os primeiros, e mais notaveis movimentos daquelle Corpo Sacramentado foras,

rao, sao, e hao de ser huma continua repeticao do seu sacrificio, repetindo-se tatas vezes o facrificio, quantas se consagra o Corpo. Desde a printeira instituição daquelle Sacramento por Christo, que se está repetindo este sacrificio, e se ha de repetir até o fim do mundo; repete-se todos os dias, e em hum só dia muitas vezes: e como fe tudo isto fora pouco, o mesmo Sacerdote, que huma só vez faz este Sacramento, duas repete o Sacrificio, huma na confagração do Corpo, outra na consagração do Sangue; em que por concomitancia repete, o que ja tinha feito na do Corpo. Estes forao, e fao os movimentos daquelle Sacramentado Corpo, e nao forao menos, que estes, as

operações da Alma de Antonio, para se mostrar ass ma sacramentada com aquelle Corpo.

Sacrificou-se a Alma de Antonio a primeira vez, quando de idade de cinco annos, com pouca differença, entrando na Sé de Lifboa para tomar com hum devoto Sacerdote as lições das primeiras letras, alli fez logo o seu primeiro voto de perpetua pureza, dispondo já naquella tenra idade fervir somente a Deos: In eadem Ecclesia educandum pariter tradunt de literis imbuendum. Nesta mesma Igreja, de menino da escóla passou Antonio para moço do Coro; da Sé de Lisboa passou para Santa Cruz de Coimbra, a ser Religiofo de SatoAgostinho, e daqui para a Reli-

Religiao Serafica, fazendo em cada huma destas mudanças hum novo, e repetido sacrificio da sua Alma; e álem de outros muittos facrificios, que nefta Religiao fez, teve nella hum perpetuo, e continuado por toda a vida naquelle grande desejo de padecer martyrio; tao repetido este sacrificio, que nelle ardia, e se abrazavarsempre: Fervet ad martyrium: 55-03

Até o fim do mundo fe ha de repetir o Sacrificio daquelle Sacramentado Corpo: por toda a vida repetio Antonio o facrificio da fua Alma. E nao he isto conformaremfe as operaçons da Alma de Antonio com os movimentos daquelle Corpo Sacramentado? Assim parece. E para que tanta conformidade entre

esta Alma, e aquelle Corpo ? Já está dito. Para que entendessemos affim por esta conformidade o como está hoje Sacramentada com aquelle Corpo a Alma de Antonio; podendo-se dizer hoje he Antonio a Alma daquelle Corpo : e como a Alma que he daquelle Corpo, se pode dizer tambem hoje eftá feita a Alma de Antonio outra como elpecie de Sacramento. Parece muito; mais seja hoje tudo pelo q parece. A Alma de Antonio, em quanto Alma daquelle Corpo, está feita hoje outro como Sacramento. E porque? Pela repetição do feu facrificio; porque, donde ha repetiçao do fácrificio, por consequencia ha de haver Sacramento; e pelo contrario, nao há Sacramento, donde o Sacrificio fe nao

He opiniao comua, que aquelle Sacramentado Corpo nao ha de durar mais que até o fim do mundo; e afsim le diz também? que no Ceo nao ha de entrar o Corpo de Christo Sacramentado nem ha de haver Sacramento da Eucharistia no Ceo. Estará no Ceo, como está o Corpo de Christo em quanto homem; mas o Corpo de Christo em quanto Sacramento nao está, nem estará no Ceo. E porque nao ha de entrar no Ceo o Corpo de Christo Sacramentado; e porque ha de durar o Sacramento do Corpo fó até o fim do niundo? A razao he; porque, como até o fim do mundo se ha de repetir o Sacrificio do Corpo, até o fim do

mundo ha de durar o Corpo do Sacramena to; porque ahi se dá Sacramento, donde o facrificio se repete. E como no Ceo fe nao ha de renetir o facrificio do Corpo, porque no Ceo se nao ha de confagrar o Corpo de Christo; por illo o Corpo do Sacramento não ha de entrar no Ceo: porque nao póde haver Sacramento donde nao ha repetiçao do facrificio. E como a Alma de Antonio desde as primeiras luzes da razao conheceo esses movimentos no Corpo de Christo Sacramentado; para se fazer outro como Sacramento, repetio tambem o feu facrificio. Sacrificou-se em vida tantas vezes, para que por esta repetição parecesse hoje outro como Sacramento.

E se a Alma de An-

tonio está feita hoje outro como Sacramento, que Sacramento ferá? Será Samento como o do Corpo? Hoje nao pode ser assim; porque este o estamos vendo alli naquelle Throno. Será Sacramento como o do Sangue? Digo que, se nao, pelo menos assim o parece. Eporque? Porque, affim como o Sacramento do Sangue serve de perfeiçoar o Sacramento do Corpo; aísim a Alma de Antonio, quando entra a ser Alma daquelle Corpo, parece outro Sacrameto do Sangue; porque, como outroSacramento do Sangue, entra tambem a perfeiçoar naquelle Corpo, o que lhe falta de Alma para Sacramento.

Que o Sacramento do Sangue sirva de perfeiçoar o Sacramento do Corpo he evidente, na precizao em que himos fallando; porque consagrado só o Corpo, na especie de pao, confor-, me ao que aqui se contêm : directe, & ex vi verborum: como se não dá ainda inteira razao, e essencia do Sacramento da Eucharistia, nao se dá ainda Sacramento perfeito: e assim nesta mesma precizao, para a perfeição do Sacramento he necessario consagrar-se tambem o San-, gue. E como entra aqui o Sangue a perfeiçoar o Corpo para Sacramento? Sabem como? Como Alma, que entra a ser daquelle Corpo. Huma fysica natural nos ha de facilitar esta razao.

Perguntao Medicos, e Filosofos, em que parte do nosso corpo tenha a nossa alma o

feu

feu affento? E refolve muita parte delles que no sangue he que reside a alma, da qual participa elle os espiritos vitaes, que participal a todo o corpo. Logo bem se segue, que se a alma reside no fangue, por isso entra o Sacramento do Sangue a perfeiçoar o Sacramento do Corpo, porque entra comoAlma daquelleCorpo, dando ao Corpo, o que lhe faltava de Alma para Sacrameto. E bem se segue tambem, que se a Alma de Antonio entra hoje a ferAlma daquelleCorpo, está por isso feita hoje outro como Sacramento do Sangue; e como Sacramento do Sangue, entra tambem a perfeiçoar naquelle Corpo, o que The faltava de Alma para Sacramento. Grande texto naquellas pa--109

lavras de S. Paulo tantas vezes repetidas, e sempre difficultosas.

Adimpleo ea, que defunt passionii Christi in carne mea. De todo, diz S. Paulo, acabo de encher, e aperfeiçoar em meu Corpo, o que faltou na Paixao de Christo. A difficuldade está muito á vista. A Paixao de Christo foy obra de hum homem Deos, e assim nao a podia perfeiçoar hum puro homem como S. Paulo; porque o homem nao póde perfeiçoar,o que he fobre o mesmo homem. Logo havemos concluir, que S. Paulonao fallava aqui de si, senao que em si figurava outro, que com alguma coufa mais de homem pudesse perfeiçoar a Paixao de Christo. E que sujeito. feria este? Em outro dia feria difficil conhe-Kk cê-lo,

cê-lo, hoje he muito facil; porque podemos concordar, que este sujeito era a Alma de Antonio, quando Alma daquelle Corpo; e quado como Alma daquelle Corpo está seito outro como Sacramento do Sangue. E isto, por huma razao muito fundamental deduzida da raiz deste mesmo texto.

O texto de S. Paulo nomeadamente falla aqui em muitas Paixões: Passionum Christi; e muitas Paixões em Christo só se achao no seu Corpo. Sacramentado. A Paixao do Corpo de Christo na Cruz foy huma só Paixao; porque huma fó vez padeceo Christo na Cruz: no Corpo do Sacramento sim he que são muitas as Paixões de Christo; porque tantas vezes se representa a sua Paixao, chio, 1 21/1

quantas o seuCorpo se Sacramenta. E seeste texto, pela repetiçao dasPaixões, se entede á: letra do Corpode ChristoSacrametado:Passionum Christi in carne mea, bem se segue, que dar perfeiçao ao Corpo de Christo Sacramentado, só o póde fazer hoje aAlma deAntonio, quando entra a ferAlma daquelleCorpo; e quando; como Alma daquelleCorpo, está feita outro como Sacramento do Sague, em que reside a Alma: Adimpleo ea, que de-Sunt Passionum Christi in carne mea.

E se bem repararmos nas ultimas palavras deste mesmo texto: In carne mea, ainda se conhece melhor sallava S. Paulo aqui determinadamete da Alma de Antonio, quando Alma daquelle Corpo; porque, se aquella

per-

perfeiçao, que faltava ao Corpo do Sacramento, só a podia dar hum sujeito, que mais que S. Paulo tivesse alguma participação de Deos: este só podia fer hoje Santo Antonio, quando Alma daquelle Corpo; pois, comoAlma daquelleCor. po, só póde dizer hoje, que aquelle Corpo he feu: In carne mea; e como seu, só a Alma de Antonio póde perfeiçoar nelle; como outro Sacramento do Sangue, o que lhe faltava de Alma para Sacramento: Adimpleo ea, que desunt Passionum Christi in carne mea: In me manet.

E qual ha de fer agora a razao de tudo isto? Qual ha de ser a razao, porque a Alma de Antonio, quando Sacramentada affim, ha de dar, ao que parece, esta perseição, que faltava ao Corpo do Sacramento? A razao he, porque toda a perfeiçaő deste Sacramento consiste na repetição do sacrificio: ecomo aAlma de Antonio Sacramentando-se naquelle Corpo, como outro Sacramento do Sangue, repetia em feu modo o facrificio, perfeyçoava em seu modo o Sacramento do Corpo. Onno. Clorino

Na precizao, que temos dito, confagrado fó o Corpo, ainda nao está perfeito o Sacramento; confagra-fe o Sangue, e ja o Sacramento está perfeito. E que mais teve esta segunda confagração, que a primeira, para aquella perfeiçao? Na realidade nada; porque por concomitancia, tanto se contem em huma,como em outra: na circunstancia muito; porque esta segun-Kk 2 da

da foy huma repeticao: Simili modo; e tanto que houve repetição do facrificio, logo o Sacramento se perfeiçoou. Agora ao nosso ponto: estava aquelle Corpo Sacramentado como imperfeito; porque, por força de palavras, estava sem Alma : estava a Alma de Antonio pela repetição do seu sacrificio outro como Sacramento do Sangue, unio-se áquelle Corpo, e como isto em seu modo foi repetir-le o facrificio, foi tambem em seu modo perfeiçoar-se o Sacramento; dando afsim a Alma de Antonio, como outro Sacramento do Sangue, o que faltava ao Corpo de Alma para Sacramento: Adimpleo, ea, quæ desunt Passionum Christi in carne mea: In me manet

Atéqui temos visto a conformidade das operaçoens da Alma de Antonio com os movimetos daquelleCorpo Sacramentado; e se isto atéqui pareceo muito, ainda o que agora quero dizer parece mais. Tao Sacramentada ficou com aquelle Corpo a Alma de Antonio, e tanto ficou Alma daquelle Corpo, que não só seguio a Alma de Antonio cos movimentos daquelle Corpo, senao que até o mesmo Corpo feguio as operações da Alma de Antonio.

Por tres vezes foy visto Santo Antonio em dous lugares ao mesmo tempo. Duas prégando em Italia, e ao mesmo tempo apparecendo em Lisboa, para livrar a seu pay em dous perigos grandes, em que se vio; e a

terceira prégando em com o seu proprio huma Igreja de Padua, e assistindo ao mesmo tempo a dizer huma liçao, ou alleluia no Coro do Convento. Os Filosofos negao, que o mesmo corpo possa, nem ainda por milagre, affistir em dous lugares realmente; porque dizem, que em hum lugar ha de eftar o corpo verdadeiro, e no outro lugar ha de ser corpo fantastico; aindaque, por milagre, dizem alguns que póde fer. ... 19 pt at Alt

- Mas Santo Antonio, deixando estaFilosofia em seu vigor, e sem recorrer a milagre, podemos dizer hoje, efteve ao meimo tempo em dous lugares, e em ambos com: corpo verdadeiro. E como? Por hum modo muito admiravel, e nunca ouvido. Porque no lugar aonde prégava estava

corpo, e no outro aonde apparecia, aindaque o corpo parecia de Antonio, era o Corpo do Sacramento, o que representava o corpo de Antonio. Para tudo isto nos dá fundamento huma authoridade do grande Dionysio. mornature

Diz este Padre, fallando daquelle Corpo -Sacramentado, que era Antypum, few exemplan aliunde expressum, que quer dizer, que aquelle Corpo Sacramentado he exemplar, e juntaméte imagem. O exemplar fabem os Filosofos he aquelle, pelo qual se faz outro como elle, e á sua imagem, e similhança: Exemplar, ad quod agens intendens operatur. E por illo as idéas Divinas sao causas exemplares. Tambem fabe oTheo-

logo,

logo, que esta voz: Expressum, Expressão, he o mesmo que imagem, ou representação; le assim o Verbo Divino he expressão do Entendimento do Pay, porque he imagem do mesmo Pay. E pois o Corpo do Sacramento ha de fer exemplar, e juntamente imagem? Imagem, que representa outro Corpo, e exemplar, por quem outro fe encaminha?Sim; porque tudo foi, e póde ser hoje: Sup , man

Foi exemplar da Alma de Antonio; porque esta Alma governou as suas operações pelos movimentos daquelle Corpo: Exemplar, ad quod agens intendens operatur: e soy imagem; porque aquelle Corpo Sacramentado ja em outro tempo tinha representado o corpo de Antonio: Aliunde expres-

Antonio em hum lugar, e estava alli com o seu proprio corpo; apparecia ao mesmo tempo em outro lugar, e como apparecia? Parecia que era Antonio em corpo; mas era o Corpo de Sacramento, o que representava o corpo de Antonio, que estava em outro lugar: Aliunde expressium.

Reparem bem naquelle : Aliunde expressum, que em todo rigor quer dizer huma imagem tirada toda por aquella, que está em outro lugar: Aliunde expressim, ex alio loco: em Italia prégava Santo Antonio, e estava alli com o seu proprio corpo; e cá estava em Lisboa o Corpo do Sacramento representando o corpo de Antonio, que estava ao mesmo tempo Italia: Aliunde exprefsum, ex alio loco.

Se cste caso de Santo Antonio apparecer em dous lugares ao melmo tempo, acontecera no dia de hoje, em que o Corpo do Sacramento poderia parecer corpo de Antonio, por ferhoje corpo da sua Alma, nao nos podia causar isto muita novidade; mas fucceder ifto tantos annos antes, e ainda em vida de Santo Antonio, parece tem alguma merepugnancia. Digo, que nao péde isto causar duvida alguma; antes digo, que por iso mesmo, que aquelle Corpo Sacramentado havia parecer hoje corpo de Antonio, por fer corpo da fua Alma; por iffo mefreo havia ja em vida de Antonio ter tomado tambem a figu-

ra, e imagem do corpo do nosso Santo. Porque estes são os extremos daquelle Pao Sacramentado, que quando por morte de algum fujeito ha de ficar substituindo o seu corpo, e quando ha de ser alguma vez corpo de outrem, sempre fe anticipa a tomar antes de tempo a fórma, e figura, ou imagem deste Corpo, e faz esta representação ainda em vida deste sujeito.

Tinha determinado Christo sacrificar-se no altar da Cruz pelos homens, e para deixar no mundo deste seu sacrificio huma representação, tinha decretado também transubstanciar em seu Corpo o Corpo daquelle Pao Sacramentado. O sacramentado. O sacramentado de Christo na Cruz havia consumar-se em sesta feira da Paixao; e na

quinta

quinta feira antes, er ainda em vida do Senhor, se anticipou aquelle Pao Sacramentado a fazer esta representação do Corpo de Christo na Gruz: Qui, pridie quam pateretur, accepit panem: Hoc est corpus meum, hoc facite in meam commemorationem.

Hoje havia ser o dia em que o Corpo do Sacramento havia parecer corpo de Antonio, por estar unido hoje com sua Alma: e como isto havia ser algum dia, è depois da morte do noslo Santo, ja lá naquelle tempo, e ainda em vida de Antonio, quiz aquelle Corpo Sacramentado tomar a figura, e imagem do corpo de Antonio. E por illo, prégando Antonio em hum lugar lá em Italia, podia estar cá em Lisboa o Corpo do Sa-

Birth. 7

crameto representado o corpo de Antonio, que la estava em outro lugar: Aliunde expressum, ex alio loco. Para que ficassemos afsim entendendo, que tao Sacramentada ficou com aquelle Corpo a Alma de Antonio, que nao fó seguio esta Alma os movimentos daquelle Corpo, como exemplar seu: Exemplar, ad quod agens intendens operatur; senao que até o mesmo Corpo Sacramentado ficou como imagem do corpo de Antonio, seguindo as operaçoens deste Santo: Aliunde expressum, ex alio loco: In me manet.

Eu nao fey que fimpatia teve Santo Antonio com isto de repetições, que as acçoens da sua vida commummente as fazia repetidas. Ja no sacrificio da sua Alma o vimos tan-

tas vezes repetido: e agora tambem repetido nas apparições do seu corpo repetido em dous lugares, e por muitas vezes repetido. Affim era bem que fosse. Havia ter Santo Antonio por idéa das suas acçoens os movimentos daquelle Corpo Sacramentado: e como as repetiçõens fizerao aquelle Sacramento a mayor obra da Omnipotencia de Deos pela perfeição, que lhe derao: Miraculorum ab ipso factorum maximum; quiz Antonio, como tao Sacrametado com aquelle Corpo, mostrar que as suas acções, por perfeitas, erao as mayores, e repetio-as tambem. Porque as obras, para serem grandes, hao de ser repetidas.

He digno de reparo, que formando Deos ao Sol no quarto dia,

daquella mesma luz, que tinha creado no primeiro dia, diz o texto que aquella luz era sómente luz: Fiat lux, e no quarto dia accrescenta que fora luz mayor: Luminare maius: e que mais teve a luz neste quarto dia, do que no primeiro, para que naó no primeiro, senao no quarto seja luz mayor: Luminare maius? Na substancia nao teve nada de mais, porque a luz era a mesima; no modo houve muito: porque no quarto dia repetio Deos a mesma acção de crear, que ja tinha feito no primeiro: Quarto die renovata est lux. No primeiro dia foy luz feita: Facta est lux; no quarto dia foy luz refeita, ou renovada: Renovata est lux; e tanto que a acção foi repetida: Renovata, logo a obra ficou

cou a mayor: Lumina-Gill Millian remains.

Affim fez Deos ao Sol, o mayor aftro do Ceo, quando lhe repetio a formação; e aflim, como Sol das fuas maravillias, instituio o Sacrameto do seu Corpo: Eucharistia Sol, dando-llie a mayoria pela repetição: Factorun maximum; e assim repetio Antonio as acções da lua vida, para que assim repetidas, ou Sacramentadas Halling. as fizeffe mayores; ¢ para que conflecendo nos a conformidade do Corpo daquelle Sacramento com a Alma de Antonio, pudessemos dizer hoje era S. Antonio a Alma daquelle Corpo: In me manet on fruit 19 mi

Temos concluido com as palavras do thema do dia, agora para darmos alguma Tatisfação ao thema da festa: Hic magnus vocabitur, digo, brevemente, que se Antonio em quanto Alma daquelle Corpo concorreo no modo, que temos viito para a perfeiçao da lua grandeza, pede agora a correspondencia que aquelle Corpo Sacramentado concorra tabem para as mayorias de Antonio. Vamos ao ponto.Ogam a omem

Sabido he o cafo, em que Santo Antonio co aquelle Corpo Sacramerado em fuas mãos, fazendo com que hum bruto faminto de muitos dias deixalle o lustento natural, e adorasse a Hostia confagrada, venceo a hum Herege, e nelle convenceo a muitos, que negavao a presença real de Christo no Sacramento de seu Corpo. E vencer aos que negao, e se oppoem ao SaSacramento do Corpo de Christo, com o mesmo Corpo do Sacramento; isto he darse a conhecer, quem assim vence, pelo mayor do Reyno do Ceo

- Por mayor no Reyno do Ceo está declarado o Archanio S. Miguel, como Principe de toda amilicia celeste: Michael unus de Principibus primis: Michael Princeps magnus. E que motivo haveria, para que fosfe S. Miguel no Ceo declarado pelo mayor: Michael Princeps magmis? Dizem comummente, que foy por aquella celebrada vitoria, que conseguio do demonio no Ceo. Mas eu accrescentara hoje, que nao foi tanto pela victoria, que alcançou do demonio, quanto foi pelas armas, com que venceo, e pela occasiao daquella contenda.

-b. Amcontenda de S. Miguel no Ceo com o demonio foy fobre o Sacramento do Corpo de Christo; e com este mesmo Corpo Sacramentado venceo S. Miguel ao demonio. Aindaque o dito pareca novidade, a demonftração o fará evidente: Ora notem : Que fosse o peccado de Lucifer soberba, nao ha quem o duvide; e que esta soberba fosse motivada de huma grande inveja, graves Authores o defendem; e que esta inveja fosse do homem em quanto ao beneficio da redempção, pelo mysterio da Incarnação, se diz tambem: mas hoje parece-me que isto só nao podia causar ao demonio tata inveja; porque o homem, aindaque, em quanto remido, ficava livre, fempre com tudo ficava inferior, e o Ll2 que

que he menos nao póde causar inveja ao que he mais : logo havemos dizer por força, que no homem, álêm de remido, houve alguma coufa mais que causou ao demonio aquella inveja. He fem duvida que houve! E que cousa seria esta? Sabem qual foy? Foi aquella grande dadiva, e aquelle beneficio grande, que, depois de remido o homem, the fez Christo em lhe dar seu Corpo Sacramentado, e fazê-lo por virtude do Sacramento de seu Corpo hum como Deos; porque assim he, que o homem ficava superior ao demonio. E aqui he que bateo toda a inveja do demonio. O discurso he evidente, e se nao vejao.

Era aquelle Corpo Sacramentado Pao dos Anjos: Panem Ange-

lorum: E que fez Christo? Deo-o aos homes: Manducavit homo : E ver o demonio que, fendo a propriedade fua Angelorum, havia fer dos homens o usufructo: Maducavit bomo; aqui começou a inveja: vio depois que com aquelle Pao Sacramentado se haviao os homens tornar Anjos, como diz Santo Thomaz: Datus est iste Panis hominibus, ut fiant Angeli, e aqui foy crescendo a inveja. Vio finalmente, que com aquelle Pao se haviao os homens fazer huns como Deofes: In me manet, or ego in illo; aqui se rematou a inveja, aqui desabafou em blasfemias, e nao podendo soffrer que os homens ficassem como Deoses em algum tempo, quiz elle tomar para fi primeiro esta similhança, ... pelo

pelo direito que prefumia ter áquelle Pao: Similis ero Altissimo. Panem Angelorum. In me manet &c.

Desorte que o peccado de Lucifer foy huma inveja soberba, querendo alcançar por si,o que os homens haviao conseguir por virtude do Sacramento do Corpo de Christo; vindo assim a ser o demonio o primeiro Herege do Corpo de Christo Sacramentado. E com que venceo S. Miguel a este primeiro Herege do Sacramento? Com o melmo Sacramento. Oucamos a Santo Athanasio sobre este caso: Mactatus est , non alibi, quam in ipsolatere ad costas, ex quo fluxit Janguis, & aqua. Foy vencido o demonio; diz este Santo Padre, por S. Miguel, com o Sangue que sahio do 1.000

peito de Cristo. Reparem bem naquelle: Non alibi; nao com outro qualquer Sangue, senao só com o que sahia do peito: Quam in ipso latere ad costas ex quo fluxit sanguis, aqua. E porque só com este, e nao com outro?

Porque do Sangue, que Christo derramou do mais Corpo, se formou a Redempção: Pretioso Sanguine redemisti; do Sangue, que sahio do lado, se formou o Sacramento do Corpo: Exivit fanguis , & aqua: De latere Christi Sacrameta manarunt. E como o triunfo, que S. Miguel confeguio do demonio, nao o alcançou tanto por Christo, como Redemptor, quanto porChristo em quato Sacramento; por iffo fó com o Sangue, de que se formou o Sacramento,

mento, e nao com outro qualquer Sangue, se havia vencer o demonio: Mactatus est, non alibi, quam in ipso latere ad costas, ex quo fluxit sanguis, & aqua.

Toda a opposição do demonio era aqui ao Corpo de Christo Sacramentado, e por iso só com o mesmo Sacramento do Corpo fe havia vencer o demonio. Nao invejou ao homem só o ser remido com o Sangue de Christo, e por isso na o foy necessario para o vencer o Sangue, que derramou do mais Corpo; porque este pertencia ao mysterio da redempção: Pretioso Sanguine redemisti: foy vencido com o Sangue, que sahio do lado, que tocava ao beneficio do Sacrameto; porque toda a fua inveja tinha sido aoSa-

CORDSEL

cramento do Corpo de Christo. Para que se visse assim, que os inimigos do Sacramento do Corpo de Christo com o mesmo Corpo Sacramentado he que se vencem: Mactatus est, non alibi, quam in ipso latere ad costas, ex quo exivit sanguis, or aqua.

Allim venceo S.Miguel áquelle primeiro Herege do Sacramento do Corpo de Christo, com o mesmoCorpo Sacramentado. E assim ficou S. Miguel declarado no Ceo pelo mayor: Michael Princeps magnus. E assim, porque com o mesmoCorpo deChristo Sacramentado venceo Santo Antonio aquelle Herege do Sacramento do Corpo de Christo, póde ficar S. Antonio conhecido tambem no Ceo pelo mayor: Hic magnus

voca-

vocabitur in regno cælorum.

Tenho concluido, glorioso Santo, se nao foi como pedia o elevado do objecto, foi como pode o rasteiro do Orador; fó vos peço agora, na o como pága, porque não merece premio quem, devendo engrandecer as vossas prerogativas, só boube diminuir as vossas excellencias:peço-vos fim, como mercê, ou beneficio, que naquelle ultimo dia,

em que havemos fazer jornada desta para a outra vida, nos não falteis com o Viatico deste Corpo Sacramentado; porque se, sendo Corpo de Deos, tambem parece vosloCorpo, nelle, em quanto vosso, bem nos podeis fazer feguro este foccorro: para que nelle. em quanto de Deos, tenhamos certo hum penhor da Eterna Beaventurança: Et futuræ gloriæ nobis pignus datur. Amen.



र्जा है। इस्तर में उत्तर प्रमुख्य के कि obinionoo onino Fit e oriolo Pacto, le no taile do ethecte. foi cius afice o fateiro do Cradorio vorne-The order damarons of cepremio cuem, devendo engrandever as vollin picerfantives. to brude via imprers vollas excellencias d'eco-restins, como menoup distanctivo des raquelle ultimo ula,

Managaria al

รอร ประจุส์เอ็จสารปฏิเภาเชื้อ idenada defla para a octra vida nos nad faltais come intivodietition porque le, fendo Corpo de Leos i femteni parecevofioCore pa, alle, emgenno restorements of sole fazer feruro cité focchird: para que nelle on during delleos, co obamus certo hum punior da Licino BC aventurance: Etfenure clorie nolis nig-nes dator. Amen.

11 / 2 / 4 CO S (CO Contract of the second Sangae Lique folio 26 Antonio contra idea

IONTE

# FONTEX.

NASCE DO v. XVIII. CAP. I. MATTH.

Cum effet desponsata Mater Jesu Maria Joseph.

E com as suas mysticas agoas entra a accrescentar as desta primeira corrente em hum discurso panegyrico do glorioso Pa-Mor tomoc.: : triarcha Mile

OSENHOR

## S. JOSEPH,

Na Igreja da Boa Viagem na Praya da Candelaria do Recisse de Pernambuco, fazendo a festa annual o Reverendo Ignacio Ribeyro Noya Mestre da Capella, no anno de 1730.

#### in ala, ena pre Lare M felium musicas fan in



Om fingular propriedade, e difereta ae discreta a-. nalogia, con-

templo neste lugar, e nos devidos obsequios, que aqui se consagrao ao glorioso Patriarcha, o Senhor S. Jozé, aquelle inveterado costume, com que folemniza-

vao os seus desposorios alguns dos antigos. Tinhao estes, conforme escreve Santo Isidoro, huma particular, e magnifica casa, onde ajuntandose os parentes, amigos, e convidados dos que se haviao receber por esposos, alli ao som de musicos, e a-Mm cordes

cordes instrumentos se entoavaő canticos, metros, e poesias, proprias, e accommodadas para aquelle festejo: Lyra & cythara circumferebantur, ir accubantibus singulis ordinabatur genus çãticorum.Isto, que entao foi huma jovial ceremonia, com que fe expressava o gosto dos allistentes, e lisongeavao a felicidade dos desposados, vemos com mais pura idéa representado nesta cafa, e na presente Solemnidade.

Solemnizamos hoje os felices, e Sagrados Desposorios do
Senhor S. Jozé com
Maria Santissima nesta sua casa, que por
fer casa desta Senhora,
e celebrarem-se nella
os seus Desposorios,
nao podiao faltar instrumentos musicos, e
canticos suaves, pois

Man Spoides

he Maria a melhor Mestra da Capella, e aquella extremada Musica, ou Cantora, que ao mesmo tempo, que com os concertados passos da sua voz deleitava os Ouvidos de Deos : Sonet vox tua in auribus meis; com o ajustado compasso das suas acçoens o sabia tambem encantar: Maria est cantatrix periti //ima, como dille Joao Gerson; Joan. e Alberto Magno dif-son. se: Maria est Musica: tract. Effectum musica Sci-Ma. entiæ in summo habes, gn. Alb. cujus vox, maxime bar-Mag. moniaca, delectabilif-sup.

sima Deo ad audien-cft. dum fuit. E nem po-Cap. dia deixar de ser para 143. Deos a musica desta Senhora a mais fuave, pois nao só lhe fazia agradavel fom aos Ouvidos, com o natural, e engraçado da fua voz, mas muito mais com

as graças superabundantes da sua alma, que he o que para este Senhor mais confonancia lhe faz quando as ouve, como escreve Santo Agostinho: Non vox, sed votum, non cordula musica, sed cor , non clamans , sed amans, cantat in aure Dei.

E se esta casa, em que estamos, por ser de Maria, he com propriedade analogica cafa da Musica mais peritissima, nao podiao faltar nella os mais festivos epitalamios, pois se celebrao hoje nella os mais felices Desposorios : Cum esset desponsata Mater Jesu Maria Jo-Seph. Lyra, & Cythara circumferebantur, ordinabatur genus canticorii. Maria est cantatrix peritissima : Maria est Musica.

cffcs

E porque o Evangelho he o papel, por donde se hao de cantar hoje as letras, e composiçõens musicas na festividade destes felices Desposorios, peguemos ja delle, e vamos vendo fe pelas linhas, claves, fignos, vozes, figuras, e mais elementos da Arte, achamos assentada com propriedade a Metaphora da Musica no papel do Evangelho. Saő as linhas os primeiros rifcos, ou rasgos, que se lanção em todo o papel de folfa, e pelas quaes se põem em ordem , e compõem a Musica, ou solfa toda, e fazem em todo o papel o numero de cinco. Cinco sao tambem as linhas, pelas quaes fe ordenou, dispôs, e escreveo no papel do Evangelho a consonancia harmonioza dos feus Mm 2 Def-

Desposorios, e forao estas: a Terceyra Pesfoa da Trindade do Ceo, o Espirito Santo: Inventa est inutero babens de SpirituSancto; as tres Pelloas da Trindade da terra, lefus, Maria, Jozé, que fazem quatro: Mater Fefu, Maria, Foseph; e a quinta o Anjo S. Gabriel: Apparuit ei Gabriel Angelus. O tempo, que nestas, ou por estas linhas se assentou, e por onde se cantou toda a folfa deste papel, foi o de Prolação, ou Proporçao mayor; porque foi este o mayor Mysterio da Ley da Graça, e porque so neste tempo de Prolação mayor, vao tres figuras em hum compasso, como no do Evangetho cabem Jefus, Maria, Joze: Cum esset desponsata Mater Fe-Su, Maria, Foseph; e

assim vem a constar toda a Musica do Evangelho de hum, e o melhor Terno, e nelle mettidas as mais fonoras tres vozes, que se achao nesta solfa; a voz de Maria: Sonet vox tua in auribus meis: Vox turturis audita est, a voz do Esposo S. Jozé: Vox dilecti mei pulsantis, e a voz do Divino Verbo : Eructaviti cor meum Verbum bonum; e foi o mesmo Verbo Divino a clave, por onde se percebeo toda esta consonancia : O' Clavis David, qui aperis, & folvis. Vese nesta musica a melhor compostura; pois entra nella a Santidade de IESUS, a pureza de Maria, e a innocencia de Jozé, que fao as tres perfeitas, e ajustadas figuras, ou vozes, que compoem este Terno, centoao csta

esta solfa, e por isso fe nota nellas a concordata mais conforme nas vozes e o melhor concerto nas accoens. Aqui le ouve em Unisonos, o Tiple mais alto, o Menino Deos: Vocabis nomen eins fesum. Ego in Allissimis habito, com o baixo da maior humildade de Maria: Refpexit humilitatem Ancilla sua; e o contralto, ou ligado, destas duas vozes se ouve em Jozé, porque, parasfazeroliga a Divindade de Deos como a humanidade de creatura interveyo aqui Jozé: Joseph fili David, noli timere acetpere Maria conjugem tuam, quod enim in ea natum est, de Spiritu Sancto efter del paog

Tambem se entoou a solsa deste Terno pelo tempo perseito; porque Deos, que se

nech.

contêm nelle, contêm em si por perfeiçao todo o tempo, qua perfeiçao de todos os tempos, preterito, presente, e futuro. Nao faltarao nesta musica, o que ella chama Arremedadas; porque arremedous, ou imitou quanto pôde a voz pura de Jozé, a pureza de Maria. De tres figuras, que apparecem no papel desta solfa, a de mayor valia parece a de Jozé; porque era superior a Maria, como Esposo: Vir est caput mulieris; e ao mesmo Christo em quato homem, como seu Putativo Pay: Et erat subditus illis. O Signo, com que se notou toda esta folfa, foi o de Virgem; porque pela Peffoa da Virgem se fez notoria ao mundo toda a composição Divina das vozes deste Terno.

no. Nelle se deo huma segunda, em a Segunda Pesson da Trindade, e fazendo esta segunda dissonancia a S. Jozé: Inventa est inutero habens, para fa zer a melhor melodia, se desculpou logo com huma terceyra, que foi a Terceyra Pessoa da Trindade Santissima: Quod enim in ea natum est, de Spiritu Sancto est, com que se compôs a melodia mais sonora neste Soberano Terno, com a voz de fóra, com a qual suspendeo o Anjo o pallo; que Jozé intentava fazer em fuga : Voluit occulte dimittere eam. Nao faltarao ás figuras desta solfa seus pontos; huns, que chamao de perfeiçao, e de augmentação outros; porque em verdade todo o ponto do Senhor S. Jozé foi

sempre aperfeiçoar à virtude, e augmentar a Santidade: Foseph accrescens, augmentum. Teve tambem esta musica suas aspiraçoens: Angelus Domini apparuit in somniis, dicens. So pauzas, e mudanças nao houve nesta solfa; pauzas nao, porq nao fabe fazer pauzas a solfa do amor, e o Senhor S. Jozé nao parava. Exurgens Joseph; mutanças també nao porque as trocou em firmezas o nosso Santo: Accepit conjugem fuam. Foi finalmente solfa esta, que toda na melodia le apurou, nos sustinidos foi encanto, nas confonancias esmero, e nos compassos conforme: porg foi mulica composta, e harmonia formada para los mayo. res, e mais celebres Desposorios, que vio, nem

nem ha de ver o mundo, do Glorioso, e Grande Patriarcha o Senhor S. Jozé com Maria Santissima May de Deos: Cum esset desponsata Mater Jesu Maria Joseph.

Nem parece menos propria a metaphora por parte de quem com tanto dispendio, desvélo, e devoção folemniza hoje estes Desposorios, como Juiz da festa; pois se pela festa dos Despoforios, e pelo Evangelho, vem hoje propria a metaphora da folfa, nao vem menos ajustada pelo Juiz, que a solemniza; pois, como todos fabem, he notoriamente conhecido pelo melhor, e mais perito Mestre da Arte do Canto, e Contra-ponto. Logo, concluamos: Se a cafa he de Musica, por ser de Maria: Maria est Mu-

1010

sica; se nella se celebrao os mavores Defposorios : Cum esfet. desponsata; e estes se devem solemnizar co a melhor mufica: Lyra, & Cythara circomferabantur: Genus: canticorum e o Juiz, he em tudo Mestre nesta Arte;não será bem que só o Prégador faça dissonancia em tao unisona concordata: e assim levantará tambem a voz, e entoará a letra do Evangelho; mas ferá em recitado, para assim explicar melhor o quanto seremontou hoje o Senhor S. JozS, subindo com as fuas vozes a esses ares, nas Areas, concertadissimas das fuas excellencias, emquanto Esposo feliciflimo da melhor EspofaMaria, May deDeos: Cum esset desponsata Mater Jesu Maria Foseph. Fa-

Farei muito, mas breve, por me chegar á metaphora, quanto me permittir a pouca intelligencia, que della alcanço. E bem podem perdoar os Mestres da folfa o metterse o Prégador pelos segredos da sua Arte coufa fora da fua profissa : mas nem por islo me podem ellés condenar, pois tudo vay hoje em louvor do Senhor S. Jozé, e sua Santissima Esposa, de quem sao os Musicos nesta casa particulares devotos. Mas, porque, nao deixe de haver alguma condenação, esta la tomará o Prégador á fua conta, pois se metteo no que lhe nao toca; e assim fique condenados todos os Musicos a entoaremacórdemente, para o acerto do Discurso, o Cantico, ou Saudação Angelica; mas

ha de ser com affectos da alma, e nao com harmonia de instrumetos; nao com passos de gar ganta, mas com vozes da alma; que esta he tambem a Musica, que mais agrada a Maria: Non cordula musica, sed cor non clamans, sed amans cantat in aure.

esta som usingstol

Pois temos ao Se-Inhor S. Jozé no celeste choro da Mufica dos feus Desposorios: Intraverunt cum syleo ad nuptias: In do-vcir. mum chori, infestina hic. gaudianuptiarum; vamos vendo já a confonancia, que faz a sua voz neste choro, e o mais alto a que subio, e ouçamos para islo o que sobre o papel do Evangelho , porque canta hoje nos feus Desposorios o noslo Santo, escreve o Dou-

tor Maximo S. Jeronymo, que he bem feja a primeyra figura deste papel huma Maxima: : porque, fe esta he a que na solfa tem a mayor valia, e val mais ella fó, que muitas outras figuras; muyto grande foi sem duvida a valia do Senhor S. Jozé no papel da solfa dos seus Desposorios. Ouçamos o valor desta Maxima, medida pela penna do Maximo dos Doutores.

Pergunta S. Jeronymo, reparando nas principaes Figuras destes Desposorios, qual havia ser a razaó, porque se ha de dizer no Evangelho, que nascera Christo de Maria Santissima, em quanto Virgem, e desposada, e naó em quanto só, e simplezmete Virgem? Quare non de simplici Virginè, sed de deservirginè, sed de deservirginè, sed de deservirgine.

ponsata concipitur? E: de tres respostas, que dá o Santo Doutor, he a fegunda a que para a solfa, ou cantilena de hoje lhe póde servir de letra, ou recitado, e he esta: Ne lapidaretur à Judæis, ut adultera. Quiz dizer S. Jeronymo: Ainda que Maria Santissima havia ser May de Deos, e havia Deos nascer della, sendo Virgem, e nao carecia para isso ter Esposo; com tudo foi necellario que o tivesse, porque nao fosse reputada por adultera, e pouco honesta, tendo filho, fem ter marido, e assim castigada: Ne lapidaretur à Judæis, ut adultera. E por consequencia se segue, que para q a opiniao da Senhora de nenhuma sorte perigasse, foi conveniente, que o seu Esposo fosse o Se-Nn. nhor

nhor S. Jozé, Puro, Casto, e Justo: para que se visse assim nestes Desposorios não só a grande valia da figura, que nelles fazia o Senhor S. Jozé; como tambem para q se mostrasse na figura de sua Esposa a sua grande valia, e se conhecessem por maximas da pureza,na folfa do Evagelho, estas duas Figuras: Cum esset despõsataMater JesuMa. ria Joseph: Quare non de simpliciVirgine,sed de desponsata concipitur? Ne lapidaretur à Judais, ut adultera.

Ainda nao mostramos, como deviamos,
a grande valia destas
duas maximas assentadas no papel da solfa
dos Desposorios do
Senhor S. Jozé. Ouçamos mais, e appliquemos os ouvidos. Dous
pontos se achao na Arte da Musica, hum de

perfeiçao, e de augmentação outro, e servem estes de sperfeiçoar, e augmentar aquellas figuras, em frente das quaes se põem por nota. Notem agora tambem. Fazia o Senhor S. Jozé no papel da folfa dos seus Desposorios a figura deMaxima; porque continha elle só o valor de muitas figuras, pois foi adornado para Esposo da Senhora, com todas as virtudes, que pelos mais se achavao divididas, como com o Evangelho, e a sua letra, o comentaő os Santos Padres, e Expositores Joseph autem cum esset justus: Justus bic in omni virtute dicit esse perfectum. Nestes. mesmos Desposorios, e na sua Musica, e concordata fazia tambem a Senhora a figura de outraMaxima; porque,

para Esposa, como May, a dotou, e enriqueceo Deos, com os dons, e graças de todas as Jerarchias Celestiaes, como escrevem os mesmos Padres, e Doutores. Agora vejao o como foi o Senhor S. Jozé na Musica destes Despoforios tao destro, e agudo compositor, que cantando a Duo com Maria neste papel, e fazendo ambos nelle a figura de Maxima, de tal forte affentou nas fuas linhas estas duas figuras, que para a consonancia ficar mais. pura, e harmoniosa, notou as figuras, sendo, com dous pontos, a fua com hum ponto de augmentação; e com hum ponto de perfeiçao a Maxima de Maria. A sua Maxima com hum ponto de augmentação; porque sendo Jozé já de

antes muito justo: 70-Seph autem vir ejus, cum effet justus, ainda cresceo a mayor augmento como Esposo: Foseph accrescens, Joseph augmentum. A. Maxima deMaria com hum ponto de perfeiçao; porque, ainda, que nesta Senhora foi sempre Maxima a sua pureza, esta se mostrou muito mais perfeiçoada com a vista, e consorcio deste Esposo, conservando-se Virgem, pura, e casada, e mostrando aos olhos do mundo a fua summa perfeiçao: Ne lapidaretur à Judæis, ut adultera. E nao he istoser o Senhor S. Jozé muito destro musico, e subir com a sua voz, e de sua Esposa ao mais alto, e sonoro tom no papel da solfa dos seus Desposorios: Cum esset desponsata Mater Festi Nn 2 MaMaria Joseph?

Ainda me parece nao temos percebido como deve ser os altos pontos, a que chegou com a fua voz nesta musica dos seus Desposorios o noslo Santo; e para o vermos melhor, notemos mais, e acharemos que foi tao destro nesta solfa, que inventou nella huma arte nova, chegando a cantar pelo modo de descantar. E se nao, vejao. Era o Senhor S. Jozé Virgem, Puro, e Casto, teve por Esposa a que por excellencia foi, e he Purissima, entre todas as Virgens; he o matrimonio pela fua instituição, e pelo seu fim, opposto á pureza, e virgindade : e que fendo isto assim, fosse o Senhor S. Jozé muito máis Casto, e Puro noestado do Matrimonioje iilo foi sem duvida cantar a folfa dos feus Desposorios pelo modo de descantar; ou foi, digamo-lo de outro modo, foi hum modo de cantar mais alto, nao só no choro dos Virgens, tambem no choro dos Anjos.

Sao os Anjos no Ceo os Cantores daquella Superior, eReal Capella, e he a fua musica a mais Celestial; porque sempre cantao com vozes de Anjos. Pois reparem, que até neste choro, levantou o Senhor S. Jozé tanto de ponto a sua voz, que, se nao descantou, encantou a os mesmos Anjos, dando pontos mais altos, e fazedo mais harmonia, e melhor confonancia no seu choro. Dos Anjos diz Christo, por S. Martheus, que nao sao casados, nem casao; e, por islo se comparad a

estes

estes Espiritos tao puros aquellas almas, que, vivendo cá em pureza, nem casarao, nem calao: Quæ non nubunt, neque nubentur, erunt ficut Angeli Dei in cælo. E neste caso, quem nao vê que cantou o Senhor S. Jozé neste choro, por huma Arte nova, levantando a voz de ponto fobre a dos mesmos Anjos? Os Anjos, que nao casao, sao puros pelos modos de o poder ser; S. Jozé, que foi casado, foi puro pelo modo de o nao ser.Os Anjos, que nao casando sao puros, cantao no seu choro pela solfa, e papel: da pureza; S. Jozé, q em verdade foi casado, foi puro pelo caminho de o nao ser. Os Anjos, que nao cafando fao puros, cantao no seu choro pelo papel, e folfa da pureza; S.Jo-

zé, que cafando foi puro , cantou neste choro pelas figuras de huma solfa, que nao mostravao pureza: be podemos logo dizer, que a mesma pureza; que nos Anjos he Cantochao, em o Senhor S. Jozé foi Contraponto, e tao alto, que requintou a fua voz fobre a dos mesmos Anjos ; por huma nova Arte de cantar descantando, sendo puro pelo compasso de o nao fer, novo modo de cantar, mais alto, fuave, e harmonioso, que o dos mesmos Anjos: Que non nubunt; neque nubentur, erunt sicut Angeli Dei incalo. Cum effet desponsata Mater Jesu Maria Foseph.

Vamos ao Tono segundo, e segunda Letra, ou Recitado do Evangelho destes Desposorios; e se a primeira, meira, porque a deo S. Jeronymo Doutor Maximo, foi huma Maxima, figura mayor de toda a folfa; esta segunda, porque a ha de dar Santo Agostinho, que foi o Sol da Igreja, começará por hum Sol, que he tambem na sol, que sol,

Sol, diz Santo Agostinho, foi Jozé entre osEsposos, ou nos seus Desposorios: Beatus Foseph velut Sol: Cum esset desponsata Mater Fesu Maria Foseph. E porque havia o Senhor S. Jozé nesta segunda letra começar o canto dos seus Despoforios pela voz de Sol, e nao por qualquen voz? Duas razoens acho para isfo: huma, que respeita a figura; outra, que diz confonancia com a metaphora. Vamos á figu-

ra; que he o Sol! Nasce este luzido, e vistoso Planeta, e ao mesmo compasso, que se figura a os noslos olhos chegar ao feu Zenith, he o mesmo, em que o vemos dar pasfos para o feu Occafo; alli mesmo, donde o levou, ou elevou a mao do Divino Compositor ao mais alto, alli fente logo a sua declinação, e cuidando que alli pára; torna a subir para mais descer : Oritur Eccle. Sol & occidit , & ad 1. 5. locum fuum revertitur, ibique renascens gyrat per meridiem. Duas cousas faz aqui o Sol repetidas vezes, guiado pelo compasso da mão do Altissimo Contrapontista, que o assenta nas linhas do diafano papel dos ceos: fóbe para descer, e desce para subir.Sobe até o Zenith, para descer até o Occaso; e do

do Occaso até onde desceo, tornar a subir até oZenith. E qual he mais para admirar no Sol, subir para descer, ou descer para subir? Sem duvida que este fegundo modo he mais notavel, porque parece contra a ordem da natureza. Pois isto, que na solfa do Ceo he o mais notavel na figura do Sol, foi o mais perfeito em o Senhor S. Jozé, quando com voz de Sol cantou nos seus Desposorios. Que vira ao Senhor S. Jozé, antes de Esposo, homem puro e casto, fem duvida o julgara no Zenith, da mayor perfieçaő: Justus bic, in omni virtute dicit eslet perfectiin; mas quem o visse depois de casado, e sua Esposa, com sinaes de pejada: Inventa est babens in utero de Spiritu Sancto, que po-

deria dizer, senao, que l'ozé tinha descido do Zenith para o Occaso da pureza. Mas isto foi em Jozé fazer. com propriedade a voz de Sol na musica dos seus Desposorios, fubindo pelo mesmo tom de descer. Descer na figura de Esposo, para subir como Sol na voz da pureza; q he o modo de cantar mais perfeito na voz deSol: vamos a metaphora da solfa, que he a segunda razao, ou contirmação da primeyra.

Seis vozes descobre os Musicos na sua Arte, e vem a ser: Ut, Ré, Mi, Fá, Sol, Lá. Destas dizem elles, que tres servem para subir, e tres para descer: Ut, Ré, Mi, para subir; Fá, Sol, Lá, para descer. Agora pergunto: e por qual destas vozes cantou o Senhor S. Jozé nesta se-

gunda

gunda letra dos seus Desposorios? Já está dito, que em voz de Sol: Beatus Foseph velut Sol. E de que ferve o Sol, em voz de Musica?Já fica tambem dito, que nao obstante ser voz alta, porque he immediata ao mais alto ponto, que he, o Lá, com tudo nao he voz, que ferve para subir, he voz, que serve para descer: e como sendo oSol, voz de descer, fóbe a voz alta? Sóbe descendo. E qual ha de fer a razao deste modo de subir descendo, na yoz do Sol? Nao fabemos outra mais, que acharem os Musicos na sua Arte, ser este na solfa o modo de cantar mais especioso, e perfeito. Pois eis-ahi a razao, porque o Senhor S. Jozé, como Esposo, entoou a solfa dos seus Desposorios pelo tom de Sol; fubindo pelas vozes de descer, e nao pelas vozes de subir : porque subir pelas vozes de subir, nao he na musica o mais subido; pois he cantar em estylo ordinario; subir pelas vozes de descer, esse sim, que na solfa he o modo mais perfeito; pois he cantar com huma tal graça; que faz subir contra o comum; ou natureza da mesima voz. Assim entoou o Senhor S. Jozé esta segunda letra dos feus Desposorios. Quãdo parecia, que nao guardava, com as razoens commuas de Efposo, a voz da pureza, e que descia do alto. desta; assim concordou estas duas razoens de Esposo, e Puro,; em tao suave consonancia, que, cantando com voz de Sol, com esta voz de descer, subio

bio ao mais alto da perfeiçao na sua pureza, e como Esposo: Cum esset desponsata Mater Jesu Maria Joseph: Beatus Jo-

Jeph velut Sol.

Vamos á terceyra letra do Evangelho, ou Recitado da sua solfa, pelo Douto Isolano, a respeito da terceyra voz, que entra no Terno destes Desposorios, Christo Jesus; que he bem entre tambem na sua concordata, pois já ouvimos as duas de Tozé e Maria. Falla o Isolano do Senhor S. Jozé como Pay de Christo por Esposo de Maria: Cum esset des-Sata Mater Fest Maria Joseph; e diz que he o Senhor S. Jozé aquelle grande dia de Sabbado, ou o septimo da semana, no qual descançou Deos das obras admiraveis,

que nos seis dias primeyros havia feito, porque em Jozé, em quanto Pay Putativo de Deos feito homem descançou este Soberano Artifice dos trabalhos deste mundo: Requievit Deus die Septimo: Vere Joseph magnus est dies ille Sabbati in quorequievit Deus. Diz o Isolano. E que fom fará a os nossos ouvidos esta letra, e o seu recitado? Faz sem duvida hum muy alto, e tao elevado de ponto, que cantando no Terno destes Desposorios, estas tres vozes, a de Jesus, a de Maria e a de Jozé; a de Jozé, como Esposo, e Pay, e a de Jesus, como Filho, e a de Maria, como Esposa; ta

salto levantou Jozé a voz. neste Terno, como Esposo de Maria, que fez hum contraponto Oo ' fobre

fobre a Paternidade de Christo, sicado a sua voz mais alta, quando entôa a solfa de Esposo de Maria; (he hoje o dia Solemne destes Desposorios) do que quando canta a letra de Pay de Christo. Ora oução o alto, ou contraponto da sua voz.

Tozé como Esposo de Maria cantou no Terno dos feus Despoforios com voz de Sol: Beatus Foseph velut: Sol; Joseph, comoPay de Christo, entoou nos mesmos Desposorios com voz de Ré: Requievit die septimo: e de que serve na Musica a voz de Ré, e a voz de Sol? Já fica dito, que a voz de Sol ferve para descer, e a voz de Ré, serve para subir. E que fez o Senhor S. Jozé cantando neste Terno com voz de Ré; como Pay: Requievit; e co-

mo Esposo com voz de Sol: Velut Sol? O mesmo, que faz o que canta na folfa com estas vozes. O que canta com voz de Ré, sóbe pelos meyos de fubir; porque isto he o que pede a voz deRé, porque se canta. O que canta com voz de Sol, sóbe pelos meyos de descer, e isto he o que encanta, e he o mais; porque isto he subir contra o que pede a voz de Sol, por onde se canta. Logo se o Senhor S. Jozé, como Efposo de Maria, subio pelos meyos de descer na opiniao da fua pureza, com voz de Sol: Velut Sol, que he na musica modo mais perfeito; e se como Pay de Christo, subio pelo modo de fubir a esta honra, con voz de Ré: Requievit, que he na folfa modo commum: bem se segue,

que

que sobre o alto do Ré, ou voz de Pay: Requievit, lançou o Senhor S. Jozé hum contraponto, ou ponto mais alto, com a voz de Sol, como Esposo: Velut Sol: Cùm esset desponsata Mater fesu Maria Joseph.

Glorioso Santo; pouca consonancia parece tiverao atéqui as minhas defentoadas vozes, no suave recitado das vossas excellencias; porque, sem duvida, fez-se imperceptivel á nosla comprehensao, a consonancia admiravel da folfa dos vossos Defposorios, com a qual regalastes, nos contrapontos dos vossos merecimentos, os ouvidos do proprio Deos: Cantat in aure Dei. E pois tanto gosta esta Divina Magestade dos Villancicos do vosfo amor, das Coplas dos

vossos affectos, das Areas das vollas jaculatorias, dos Recitados das vollas petiçoens, e expressoens da vossa vontade, que nada ouve com mais attençao, nem tarda em deferir o que vós quereis, porque ainda no Ceo he respeituofa aquella admiravel Paternidade, com que vos venerou na terra: Et erat subditus illis; lá no Ceo, aonde a melodia he a mais suave, apuray as vozes fonoras da volla protecção, em favor de todos os voslos devotos; e muito particularmente, por aquelle, que empenhando os efmeros da fua Arte para estes vossos obsequios, exprime os affectos mais rendidos na harmonia das suas vozes, já descendo pela reverencia com que vos adora; já fubindo, nos affectos com que vos louva: fazei com que elle, e todos os volfos, exercitada a melhor folfa das virtudes a impulfos dos toques da graça, e com vozes fuaves de pureza, entremos comvosco no Choro da Bemaventurança, e sejamos admittidos para aquella Celeste Capella da Gloria. Ad quam. & c

## FIM.



