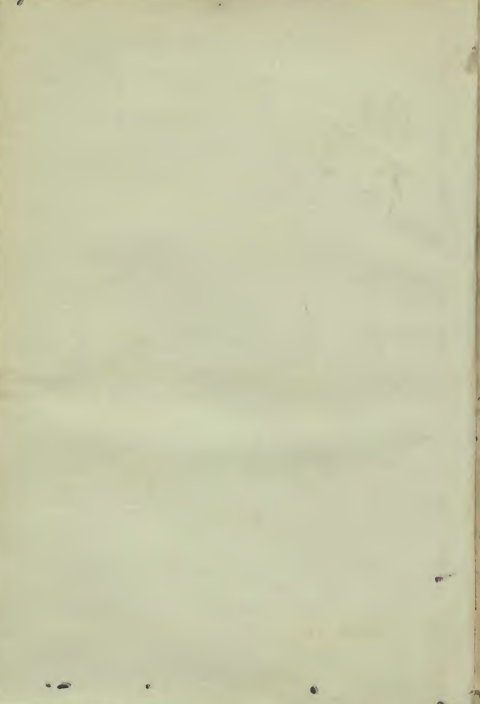








Rus 1200







## HIERONYMVS

OSORIVS LVDO-

uico Principi clarissimo Regis Emanuelis filio. S. P. D.



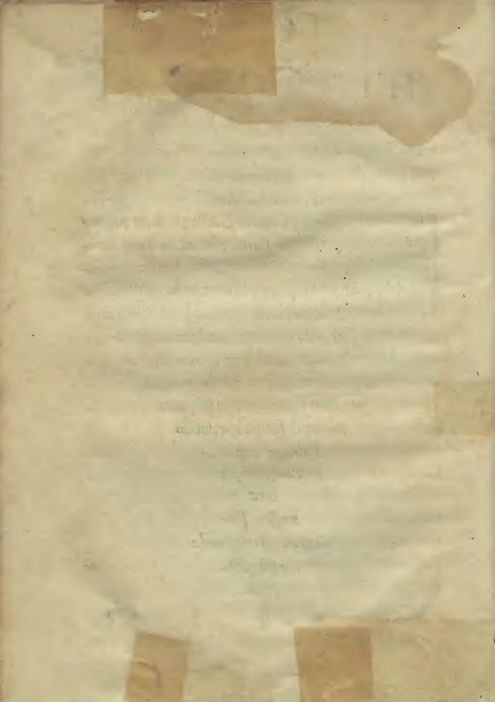


Ostea quam beneficio tuo consecutus sum, ut me ad pristina studia reuoca-rem: in licerarum meditatione multo ardentius quam antea uersari capi.
Principio enimnatura tantum impul

sus ad earum artium studium me applicabam, quibus instructus, patriæ meæ fructum aliquem meæ eruditionis afferrem. Nunc autem cum humanitate beneficentias ina incensus omnes meas cogitationes ad tuam dignitatem o gloriam conferendas esse statuerem: ma iore animi imperu mibi eni: endum existimavi, ut ad ali quem doctrinæ gradum peruenirem. Nec enim id elaboro, ut ingenij aliqua laude fruar: sed ut incredibilem meam ergate beneuolentiam, singularem si grati animi uoluntatem, si non referenda, at saltem prædicanda ogratia declarem. Non igitur mibi deero, quandiu aliud præstare non possum, quin saltem isto scribendi a ij genere

genere man an an amum y injounum pietatie oftendam:perficiamés,ut me in omni loco memore gratumés esse cognoscas. Non mefallit quam id pro meo singulari ergate studio, quo quidem sum mirabiliter inflammatus, minimum sit. Sed non debent qui magna præstare nequeunt, parua negligere: o qui in rebus maiori bus usui esse non possunt, ob id, in leuioribus muneribus apud cos quos præcipue obseruant collocadis, diligentiam remittere: præsertim cum in omni genere officis pluris animi uoluntas, quam muneris magnitudo facienda sit. Cum igitur ut commodius tuæ dignitatis amplitudini seruire possem, styli exercendi gratia multas quessiones aristotelico more disputandas suscepissem: tum in primis de nobilitate mihi disserendum esse putaui. Et propterea quod ea materies mihi tanto principe digna uisa est, & bi nostri de nobilitate commentarij erat paulo diligentius elaborati, eos tibi dicare constitui. Ac co libentius feci, quo maior quadam, ac illustrior in te nobilitas elucet. Nam si genus ad de gnitatem pertinct, nibil in rebus bumanis estregio nomine sublimius: & corum præcipue regum, qui ex Christi. O. M. voluntate res bumanas administrant: quales if certe fuerunt, ex quorum es stirpe generatus. Si virtute tantum nominis gloria comparatur.

nibil est anime eni magnunume novums. mbil laude tuæ liberalitatis illustrius : nibil ingenij tui flore præstantius. V t interim omittam pietatem in fratrem tuum, Regem omnium iustissimum, or optimum patriæ parentem: humanitatem deinde in omnes: T postremo, quod caput est, ardens quoddam, & singulare christiana religionis studium. Sed reprimam me: nec enim huius temporis esse statuo, animi tui dotes egregias debitis laudibus celebrare. A te nero contenderenon desistam princeps amplissime, ut hos nostros conatus boni & æqui facias : scriptaq; nostra qualiacung; sint, pro tua singulari humanitate libenter legas. Equide si eatibinoningrata fore intellexero, ad alia maiora gradum faciă:necullo unquam labore defatigabor, modo habeam exploratum, fore, ut bæc nostra studia tibi no iniucunda contingant. Vale.



## HIERONIMI

## OSORII DE

Nobilitate ciuili, Liber primus.

Vm uariæ dißensiones inter eos qui ijs dem legibus instituti, eademás iuris societate denincli sunt, frequenter oriantur: tum nulla frequentius uniuersærcipub. otium perturbat, ea quæ inter

nobilitatem, en multitudinem concitari solet. Hæc autem contentio sic quamplurimas civitates imperio atq; gloria florentes afflixit, ut sæpe numero totius reipub. statum immutare cogeret: qua quidem re, nulla perniciosior communi saluti excogitari potest. Si enimea quæ sunt mandata literis, memoria repetamus: vix ullam civitate tam bene fundatam reperiemus, quæ non fuerit hac discordia civili, inter primores atq; plebem orta, nimis sepe convulsa, et in diversas partes dissipata: ita ut modo panci præessent civibus universis: rursus verò paucoriimperio sublato, rerum summam multitudinis suror occuparet. Quæ quidem mutationes, negi sine ferro, et infinita cæde sieri poterant: neqi a iii sine

sine sum de modo esset paulo audacior, dubitabat, dum sibi eam reip.connersionem fructuosam putaret fore, imminuere legum grauitatem:instituta maiorum violare: omniag; tādem perturbare, atq; commiscere. Non persequar bic quan tas ruinas ediderit boc discordiæ genus inter principes atq plebeios excitatum: cum illud constet, quaplurimas cinitates, propter hanc partium contentionem funditus corruisse. Dum enim populus nobilitatis imperium tan finiolentum & superbum excindere conatur: rursus nobiles, uim populi sæuam atq; uebementem armis reprimendam, et summma imperij seucritate cohercendam putant: nullum estadeo pestiferum facinus, ac inbumanum, quod non ab ntrifq; in repub. suscipiatur: animis q; semel hostili odio imbutis, ita dimicant, ut etiam publicam falutem, & propriam libertatem bostibus suis interdum proderc, minime recusent. Idg; est eo mirabilius, quod & ciuitatis communione coniuncti funt : o studio uitce dissimiles : ita ut nihil relinqui uideatur, quodanimorum certamen accendat. Id enim quodin civitate plurimum nalet, ad benenolentiam coniungendam, nempe communis periculi, atqs publica incolumitatis societas, ab utrisq; retinetur : quod antem non parum offensionis habet in repub. & acerbisi-

mum civium inter ciues odium create solet: co quidem carent. Simultates enim, at q; inimicitia, ex inuidia, co emulatione cocepta, in cos tantum exercentur, qui cum genus i dem uita secuti sunt, eadem omnino concupierunt. Optimatibus nero cum obscuris hominibus, nullum eiusmodi certamen esse posse uidetur, in tanta uitæ dissimilitudine, et tam dispari studiorum ratione, atq; usluntate. Illienim imperium of gloriam expetunt: hi dum uitæ commodis abundent, non ita magnum fru clum in decore, or dignitate ponendum arbitrantur. Cum igitur tam dinersa premia respiciant, nulla causa certaminis atq; odij subese uidetur: maximecum neutra pars possit ad ea que omnibus modis intuctur pervenire, nisi cum alterius auxilio. Neg; enimunlgus uitam secure traduxerit, si non fuerit in tutela bonorum: neg; boni poterunt ullis ornamentis gloriæ illustrari, Tamplificari, nisi sit uulgus T multitudo, cuius patrocinium suscipiant. Ita ut præsidium multitudinés in clarorum bominum uirtute costitutum esse uideatur: o ipsi rursus homines clari, non solum ad opes suas muniendas, uerum etiam ad gloriam atq; dignitatem comparandam, auxilio multitudinis indigeant. Hac cum ita, or natura or legibus ad concordiam conglutinandam instituta sint:nullum tamen maius odium ex hystorijs

bistorijs accepimus extuije : negs quod maiores strages ederet rerum pub-quamid, quod a plebe cotranobilitatem, or à nobilitate contra plebem sæpe numero susceptum cft. Que omnia cum animo mecum agitarem, in ea cogitatione uersari capi: discordias fere omnes corum flagitio, et improbitate, qui se principes in repub. dici cupiunt, esse concitatas. Quammis enim nibil sit amentius, neq; magis furiosum atq; turbuletum, quant corrupte multitudinis studium: illa tame ipsa uitia, que multitudo cocipit, summis uiris ascribenda sunt. Nam cum omnes nobilium imitatores existant, nun & plebs tantis flagitijs scipsam inquinasset, nist suisset ad immensam luxuriam, & infinitam cupidicatem, exemplo nobilitatis incitata. Ita sit ut cinium libidines, quas amplissimi niri nel solo exemplo continentia frangere debuissent, vitæ turpidine augeant, atg; uchementer incedant. V bi nero plebis animi flagitijs, atqs nefarijs cupiditatibus in fecli fucrint: nullis legibus, nullus autoritate, nullo supplicij metu, à furore, & audacia continebuntur: nec ulla ratione prohiberi poterunt, ne erumpant aliquando in totius reipub, perniciem, Omneitag; malum videtur à summis viris tanquam à fonte deflucre: in quorum potestate situm erat, nascentem populi cupiditatem, or nirtutis exemplo, or

legum seneritate refrenare. Venit interimin mentem mihi admirari, quibus rebus adducti plerios mortales, tantum generis splendori tribuant, ut eum summis honoribus decorandum, co omnibus ornamentis afficiendum esse putent. Nam aut nobilitas natura mbil habet amplum, aut magnificum: aut maxima pars istorum, qui unlgo nobiles appellantur, quorum animi tam multis morbis impediti sunt, longe multumíj distant à nera illa germanæ nobilitatis ratione. Nec enim dubium est, quin si nobilitatis studium extaret in uera gloria comparanda, multi nirtutem illius amarent: omnes autoritatem non inviti sequerentur. Nam nemo est qui non virtutis admiratione commoueatur: or omnes existimant communem falutem clarisimorum hominum nirtute, atqs prudentia contineri. Quapropter, non alienum arbitratus sum, ipsius nobilitatis uim, rationem, originem, or reliqua ornamenta, quæ ueræ vobilitati affixa esse uidentur indagare: ut ijs explicatis, quantum in strumenti habeat ad dignitatem, or quantum inter illam, at & simulationem nobilitatis intersit, statuere possimus. Cum autem boc nomen multo latius pateat: hic tantum usurpabitur à nobis, ut generis claritatem significat.

Rimum omnumusus in subtum avcari potest, sit ne nobilitas in bonis numeranda. Multa nangs adduci possunt, quibus fiat nerissimile, banc generis celebritatem, nec ullam dignitatem babere, nec ullo modo posse ad aliquod bonorum genus revocari. Quantum enim ad naturam attinet, & bumanæ nitæ conditionem, nix intelligere possumus, quem fructum ferat bæc nobilitatis admiratio. Simul enim ut in banc nit un fragilem, & calamitosamingredimur,ita legibus ijsdem tenemur universi, ut nemini detur libertas recusandimala quamplurima, quibus bæcmortalis conduio afflicta est. Omnes niuedi principium à lacrimis et acerbitate facimus:omnes infinitis miserijs, et anxietatibus implicati, in metu atqs dolore uersamur : atqs tandem narijs casibus ad mortem imus. Tantum nero abest, ut ab ijs pestibus tuta sit nobilitas, ut multo gra nior sit eius conditio:et exitus multo acerbior. Siquidemnt fumus semper summa petit : sic morbi, cædes, insidia, & reliqua uita mala: eos potissimum persequuntur, qui sunt in altissimo gradu collocati. Sin autem animum ad corporis naturam convertas: ne in illo quidem quicquam inesse comperies, quamobrem nobilitas sit plebeis familijs anteponenda. Nec enim viribus est valentior: neg; celeritate pedum velo-

cior: atq; naletudinis firmitate robustior: Imo quo delicatius uiuit, eo corpus reddit infirmius: @ maioramorborum cruciamenta pati cogitur. Quòd si nec in fortuna, nec in corporis præstantia, est id quod bominum inter homines discrimen facit: & tanquam in classes distribuit: certe in bonis animi est id quod à prin cipio ordines hominum uarie distinxit: aut nusquam est. Necenimalind genus bonorum præter bæc tria inuenitur, ad quod hic nobilitatis splendor reuocari possit. Cum autem videamus aditum ad virtutem patere omnibus: er sæpe numero qui claris natalibus orii sunt, ad turpissima flagitia delabi: 😙 ignotos homines interdum ad virtutis laudem vehementius excitari: reliquum est, ut suspicemur, hanc quant Ilgo nobilitatem appellant, prorsus inanem este, co Jola multitudinis opinione ineptissime constitutam. Hac sunt qua possunt contra generis claritatem disputari. Attamen, cum videamus universum genus hominum, quam diu est ab animi perturbatione liberum, mirifice consentiens ad honores amplissimos certis gentibus deferendos, id non temere euenire arbitramur. Si quidem omnium gentium in re aliqua con sensio, lex natura putanda est. Quod quidem ut melius perspici possit ab ipsa natura exordium capiemus. Principio

DE WOOM INATE CHIVET.

Pancipio iguur in natura um, or uninersi conditionem intuenti nibil sane occurret, quod non nel cætera uincat dignitate, nel ab alio rerum genere superetur. Hoc enim in rebus omnibus incredibiliter natura fabricata est:ut cum omnes rerum formæ sint inter se dispares, at q; dissimiles, tum in nullis insit cadent omnino uis or potentia: sed alia aliorum impetu, or ui moneanturialia impellant or moueant. Primum chim si rem ipsam altius contemplari uelis, cælumq; diligentissime suspicias, nibil in co videbis, quod nel in codem loco reponi, uel eadem uenustatis laude cenferi debeat. Sydera namą; cerninius non tantum ordine, at 43 specie, uerum etiamuirtute, & potentiainter se longe. dissimilia:ita ut alia quidem quasi imperium exerceant: oreliquis afferant splendorem or dignitatem: alia uero lucem à prestantioribus accipiant. Deinde uide mus etiam ignem omnium elementorum facile principem in summo loco collocatum, cuius ui, subrecta corpora concitantur: quorum rursus ciusmodi ratio est, ut sit inter illa, maxima uirtutis & potentia dissimilitudo. Quid autem (ut ad bec inferiora descenda mus) de plantis aut animamium genere dicam? An in omnibus cadem facultas incli, at quinturæ bonitas? Et hoc discrimen no in ijs dumtaxat cernere licet, quæ lunt

Junt dissimili specie or ratione: sed in issetiam quæ eadem natura continentur of sorma. Nec enim omnes
eiusdem generis arbores, uel eandem in specie uenustatem habent: uel eundem utilitatis fructum: nec omnes
equi pari pernicitate prædicti sunt: nec omnes leones
codem virium robore muniti. Deniq; nullum genus
animantium, atquadeo rerum est, in quo non extare,
or eminere quandam nobilitatis essigiem perspiciamus. Hæc autem naturalis excellentia in rebus sempiternis semper manet: in is autem quæ oriuntur, or
occidunt, virtute quadam seminis in sobolem ipsam
infunditur. Quod inquit summus ille poëta.

Fortes creantur fortibus & bonis.

Est in invencis, est in equis patrum nirtus.

Virtus.

Ergo cum hæctanta uis naturæ sit, tantumés iuris habeat, ut res mutas, belluas rationis expertes, reliqua denies omnia complectatur: quid tandem connenit, cam in homine animantium reliquorum principe singendo minus efficacem arbitrari? Quid? è quali arbore surculus defringatur, è quali genere sit canis susceptus, ant equus generatus, magni interesse putamus? Qualibus auté parentibus homo procreatus sit, nihil ad rem pertinere existimabimus? Certe, si id contentionis studio

negare nellemus, res tamen ipja nos aperte counceret. Perspicuum est enim uniuersas ferme gentes, eisdem studijs semper oblectatas, er eisdem moribus præditas fuisse. Quod sanc facit indicium, hanc naturæ uim, sicin singulis nationibus esse defixam, ut nulla conditione euelli queat: hominumq; mores ad posteritatem traduci. Cernis gallorum nationem ut amens iracundia, or furore in aciem feratur? eandem q; contra placatu facilem, o ad lenitatem in communi uita propensam? At semper hac natura gentis fuit, ut facile susciperet inimicitias: & facile deponeret. Germani nero truculenti semper habiti sunt : & qui intrepide mortem oppeterent. Hispanis ut olim, ita etiamnunc industriam adres strenue gerendas omnes ascribunt: o ad certamen ineundum alacritatem. Italis summum ingenium, of summam facundiam. Nulla deniqi natio est, quam natura non finxerit aliquibus, uel uitijs, uel uirtutibus insignem, quæ uirtute seminis posteritati ingenerantur. Hocautem multo clarius in certis familijs semper eluxit. Id enim ferme uidemus euenire, ut ij qui illustri loco nati sunt, eas virtutes studiose persequantur, in quibus sui maiores aliquam laudem consecuti sunt. Ita ut qui hac sunt slirpe generati, sint manu prompti, or insignibus pugnis clariqui alio liber les. liberales, at q: munifici: alij uer o rerum ciuilium pruden tia cumulati. Ex qua quide re, id efficitur, uirtutem non tatum moribus, studio, et consuetudine, sed etiam natura, genere, & ingenio contineri. Id autem nobilitatem esse dicimus, quando quidem nibil aliud est nobilitas, quam uirtutis prestatia, in aliqua gente costituta.

Obilitatem igitur non opinione, sed natura con-Ntineri expositum arbitror. Quòd sic est accipiendum, ut perinde ac agri uberes, of frugiferi, non per se, sed frugum expectatione in summo præcio sunt :sic gentem aliquam præcipue ampleckimur, quod uberem uirtutis frugem sæpins effundat. Sed iam facillimum erit,ipsam rei uim, & naturam intueri. Est autem nobilitas splendor generis, in quo frequenter magnæ nirtutes enituerune. Sed quoniam non omnem uirtutis speciem amplitudinis atq dignitatis gloria consequitur, bæc diffinitio nidetur amputanda. Necenim ij qui sapientie studio dediti, cœtus hominum relinquunt, otium persequuntur: possunt ea sapientia splendorem nobilitatis obtinere, quantumuis egregijs uirtutibus cumulati, & maximarum scientiarerum admiabiles existant: quod scilicet eas artes, quibus probe ornati sunt, non facile conferre queant, in comunis salutis studium. Nec enim ulla unquam familia generis amplisimi

plisimi nome, corpra geggada caraci aca aca per ame ti ingenio singulari, qui cum hominum celebricatem studiose uitarent,omnem operam in geometris, nel in physicis, nel in musicis contulerunt. Quæ tandem igitur est ea uirtus, quæ gentem claram reddit, & splendidis titulis insignem? Eanempe quæ ad communem utilitatem refertur : quæ desidiæ inimica totam se dat ad hominum catus colendos, er consernandos; ut in rebus bellicis fortitudo: in domesticis iustitic, & æquitatis studium: adde etiam eloquentiæ magnitudinem, o iuris ciuilis scientiam, o reliqua eiusmodi, quæ ad civilem disciplinam pertinent:et in repub. dominantur. Estigitur nobilitas, dignitas generis, in quo maxima uirtutes extiterunt, uitæ communi salutares, & con modæ. Huius autem duæ species traduntur. Ali est enim civitatis universa, alia fum'i wum singula rum. Sic nobiles Athenas dicinus, propterea quod niros per multos aluerit, qui consilio, et sapientia remp. regere, et conscruare possentiqui singulari urtute animi hostes arcerent: imperij q; fines propagarent: 9 innumeris deniq; beneficijs patriam obstringerent. Hocmodo spartam nobilem dicimus: hocciiam cartaginem: boc postremo Romam omnium civitatum

quæ unquam fucrunt nobilissimam. Ea propemodum

20120

ratio in singulis ctiam familijs consyderari solet: ut ca egregie nobilis habeatur, quæ frequentia clarissimorum hominum maximeillustrata est. Ita fit, ut eadem uis in utroq; genere insit, re tamen subiecta distinguatur. Adistum enim modum Fabiorum, Claudiorum, Scipionum, Corneliorum gentem, illustrem, & claram fuisse accepimus. Harum autem partium duarum eiusmodi ratio est, ut quinon fuerit nactus utramq, uix sit in nobilium numerum ascribendus. Necenim sieri potest, ut in obscura civitate familiæ illustres existant. (Qui potuisset enim ea civitas in tenebris delitescere, si lumen aliquod dininæ cuinsdam uirtutis habuisset? Iam enim non obscura sed illustris baberetur) neg; si aliquis in ea extiterit pressantiuirtute cinis, poterit facile sese ab illa caligne, qua patria universa demersa est, in lucem atque dignitatem uindicare. Primum igitur naturæ beneficium est, ut in clara patria natus, er educatus sis: deinde ut claris parentibus ortus. Scitum est enimillad Themistoclis dictum Tymodemo Aphidneo, in iurgio obijcienti quod non propria uirtute, sed propter splendorem patriæ fuisset à lacedemonis singularibus ornatus bonoribus:recle sanc inquit Tvemistocles. Nec enim egost Apbidnaus essen, tanta nirtutis insignia 6 19 fui []ens

fuissem consecutions consecution of the consecution esse unquam potuisses. Quodetiam ad hancrationem transferri potest. Nec enim nobilis esse quisquam potest, in ciuitate clara, ignotis parentibus ortus : nec in ignota clarus, quamuis genere sit, ut in illa civitate præstantissimus. Iccirco ij nobiles in suis tantum sedibus, & à suis nuncupantur. Absoluta autemnobilitas nunquam loco dimouetur: or ubi uis gentium fuerit, semper altis defixa radicibus animis bæret: 19 eandem apud omnes nationes dignitatem habet. Qui enim unquam Romanorum, cum Roma imperio rerumq; gestarum gloria floreret, Ciliciæ uel Bithyniæ principes magnopere admiratus est? Contra Barbari Romanos, quasi quædam numina sæpe uencrati funt. Poterit igitur nobilitas ad hunc etiam modum diduci:ut alia st omni ex parte absoluta:alia uerò domi tantum locum habeat. Hecitaq; in solo tatum patrio, T inter suos eminebit, magis opinione unlgi, quam ueris dignitatis luminibus illustrata:illa uero qua 😙 patric claritate, et uirtute gentis exculta est, apudomnes bomines splendorem retinebit. Hincilla Theodectæ Helena cum inter alienisimos versaretur, loqui tamen magnifice sibi concessum arbitrabatur: sic enim inquit.

Viragi stirpe maximis ortam deis

O 10/21 200

Quisquam putet uilem, atq; seruam nuncupet? Est hoc sane instrum perfectæ nobilitati, ut nunquam in rebus turbulentis animo frangatur: nec ullo uitæ periculo dignitatis obliviscatur: usq; adeo, ut nulla res magis indicet generis claritatem, quam animi magnitudo, quæ cernitur in laboribus, es periculis. Quòd sapienter à Virgilio existimatum est: apud quem Dido sic Aeneam singulari laude celebrat.

Credo equidem, necuana fides, genus esse deorum.

Operæpræcium est uidere, quid illi uenit in mentem,

Aeneam sanguine, & affinitate dijs coniunctum

existimare. Vide quam rationem assignat.

Degeneres inquit animos timor ar juit.
Nihil potuit uerius ab illa confirmari. V t enim geneis celebritas, in aduersis rebus, constantia atquirtu
tis laude perspicitur: sic gentis humilitas, timiditate
or turpidine seipsam prodit. Tum demum hac oratione laudes Aenea concludit.

Heu quibus ille

Iaclatus fatis: quæ bella exbausla canebat?
Incredibile uidebatur, ut qui tantas bellorum tempestates inuiclo animo pertulisset, humili generi affinis esset:
quod quidem antea ostenderat, formidine, & animi imbecillitate demonstrari. Cum igitur (ut unde sumus diressi redeamus) duplex sit nobilitas, altera, quidem

perfecta er absoluta: quæ tum patriæ tum gentris claritate comendata est: et ubiqui retinet candem dignitatem: nec ab animi magnitudine unquam deseritur: altera ucro, quæ domi tantum suspicitur: qualis est earum gentium, apud quas iacent maximarum uirtutum studia:nos illius prioris ornameta persequemur. Arqu ut illius ortum à fonte repetamus, de illius origine alio

sumpto principio disseremus.

A TAtura in animis hominum singendis, summam I coniunctionis rationem habut se videtur. Non in eo solum, quod homines ijsdem muneribus mentis et cogitationis ornatos, er generis similitudine, cognationegs inter se devinctos, sic instruxit ad candem nitæ rationem, ut nullum animal magis sociabile reperiri possit: sed in hoc etiam, quod dum corum in genia uarie distinxit:id effecit, ut homines ad societatem natos, incredibili ctiam necessitate colligaret. Cum enim artes innumerabiles existant, ad comunis uitocultum, et inco lumitatem maxime necessariæ: neq; possit unus bomo omnibus illis inseruire:id fuit à natura dininitus excogi tatum, ut alios alijs artibus instrueret: alijs grmuneribus præsiceret:ita ut dum quisq prestitisset operam suam: o in commune contulisset: ipse nicissim propriam indigentiam, quam suis no potuisset, alienis opibus sustentarct. Nec enim omnes Flinnie Heloi similes essen C

Sunt:quem gloriari solitum accepimus, nihil esse ulla in arte rerum omnium, quod ipsenesciret. Negs solum eas artes tenere, quibus ingenuæ doctrinæ, or sapientiæ studia continentur: sed cas ctiam quæ in sordida et illiberali ratione nersantur: ita utanulum quem babebat, pallium quo amictus incedebat, soccos, quibus indutus erat, se sua manu confecisse diceret. Non est inquam facile cuivis, tatum ingenio prestare, ut tam multa mu nera solus sustinere possit : ipsumq: Hippiam opinor haud satis comode tam dissimilia interse studia exercere potuisse: qui preter quam quod indecêter liberales et ingenuas disciplinas, cum sordidis et bumilibus coniunxit:non omnes artes enumeranit, quorum præsidio uita confirmatur. Necenim (ut aliaomittam) fecit ullam mentionem disciplinæ militaris:in cuius tutela reliquæ omnes acquiescunt. Rei autem militaris studium, nulla ratione poterit ab uno Hippia, præsertim tam multis negotijs implicato, strenue nauari. Est igitur necesse, ut alij quidem principes sint, et restores, qui sapientia & aquitate omnium saluti prospiciant: alij autem vel arma tractent, uel eas artes persequantur, quibus in rebus magnis reipub. usur este possint : alij postremo sedulo terram colant: aut fabrili artificio aliquid consiciant, eorum, quæ ad communem nitam cultumué, persinent, Cum igitur in humana societate sint omnin o oportcat

oporteat homines & oraine, vuita junio ai pares, atq; disimiles : id providenter egit natura, ut ingenia essent etiam omnino dissimilia. Sic factum est, ut quibusdam divinam mentis aciem, & excelsum animum singulari sapientia, or industria preditum elargita sit: quo quid universitati expediret, et videre prudenter, @ perficere constanter possent. Hanc autem ingenij atgs sedulitatis præstantiam, aurum divinum appellat Socrates in phedro. Cuins auri copia circunfluentes animos, deorum quasi agnatione teneri, et ad regnandum maximenatos ese putat. Hos itad; collocavit in summo gradu dignitatis ipsa rerum parens natura. Alios autem non tanta uirtute excellentes effecit: alacritate tamen, et inuicto animi robore firmanit, ut possent imperata strenne perficere: in maximisq; rebus legibus obtemperando, patria inuare. Quosdam postremo bu militate animi depressos ad sordidas et infirmas artes abiecit: quales sunt ij, quos opifices et operarios appellamus. Sic enim divino consilio effectum est: ut dum pro se quisq; ceteris auxilium infert, et uicissim aliorum artibus atq; facultatibus seipsum tuctur, ius illud humanç societatis sanctum permaneat. Hoc autem ingeniorum discrimen, iam inde ab eo tepore perspectii est, quo genus humanum erat adhuc in montibus atqs syluis distipatum: cum mullic ellet cinilihus in dituris aut do-

TIGSTIC "

megices morious excuiti. Excellent enim maxime tunc unus, aut alter, eorum quos natura finxerat ingenio & prudentia præstates, qui dispersam illam multitudinem unum in locum congregauit:et ex immani agrestiq ui ta, ad humanitatem et honestos mores excoluit. Id quod homines doctissimi sictis fabulis memoric prodiderunt: Orphei cantu sylvas feras q; omnes uvum in locum con fluxisse, noluptate illa eximia commotas. Sic etia traditur amphion, cantus suauitate lapides impulisse quo uellet, unde aut uellet deduxisse: quo significatur, bomines illos agrestes, at qs feros, qui uel ingenij slupore, uel immanitate morum, lapidum atq; ferarum instar habe rent, paucorii ingenio fuisse moribus humanis, & ciuilibus institutos. Hocopere Theseus qui primus athenienses per pagos dispersos in unum locum compulit:et legibus, ac in stitut is deninxit:est immortalem gloriam consecutus. V embil interim dicam de illis, qui Theseo longe uetn stiores extiterunt, à quibus ciuitates fuerunt initio condite, et constitutæ. Inde igitur caperunt homines intelligere, quatum generosus animus, et excelsus, bumillimis auteiret. Tantaquextitit virtutis admiratio, ut quandiu in uita manebat ij, à quibus beneficiti is tud acceperant, omnem illis sui regendi potes tatem traderent: mortuos uero diuinis bonoribus afficerent: corumá: liberocomni caritate amblectendos statuerent.

Primu mouebat homines recens memoria principum, d quibus tā multis fuerāt obstricti beneficijs:corumý; po steritati gratia referendam esse putabant. Deinde ubi experientia didicerut, inesse in liberis paterna effigiem, non tantum corporis lineamentis, quantu animi indole euidenter expressam:iam non solum parentii memoria, sedetiam indolis admiratione pronocati, gentem illam præcipue colucrut:eig reip. gubernacula libentissime tradiderunt. Si igitur tēpus quæris, a quo primū tempore nobilitas effe in honore caperit, scito, cii primum bominii coctus iure sociati extiteriis, nobilitatem suspici copise: idés duplici ratione fuisse consecutos homines summo loco natos: Primo pareium meritis: deinde magna uirtutis expectatione. Fuit enim priscis illis homi nibus maxime pefuasum, uirtutem paternam in posteri tatem infundi: morum q; præstantiam esse clare gentis indicem: quodest ab euripide sapientissime dictum.

Egregia dignitatis indoles, nota Insignis est nobis, generis amplissmi.

Hac autem opinio tantum naluit apud antiquos, nt qui maximo loco natus esset, eundem cotinuo sperarent maximis fore uirtutibus exornatum. Quod si cuinsquam nirtus adeo esset admirabilis, ut extra comunem bominum sortem posita, o collocata nideretur: is bumana cuncta despiciens, sequonge inferiora reputans,

originem juam ad deos autores referebat. Hoc autem ut posset multitudini persuaderi, non tantum imperitia, atqs superstitio, qbus illa rudis antiquitas obli gata erat, quantu uirtutis admiratio faciebat. Fiebat enim illissucrissmile, diumo semine susceptüesse, què cernerent divinis virtutibus esse cumulatu. Hinc illi prisci beroes extiterut, quibus Homeri Ilias referta est:inter quos, nemo erat, qui no deorii alique in suis getilibus nu neraret. Vt Hector ille, quo uno dum viveret res troianç nitebatur, de quo Neptunus ita grecos allo quitur.

Hac timeo pestem ne graijs inferat hostis.

Namq; furens animis, flamçq; similimus Heclor,
Qui Ioue se natum fert, hac nunc agmina ducit.
Ipseq; Priamus eximijs confectus angoribus, cu in tenebris or luctu ob hecloris morte versaretur, eius virtutem incredibilem laudibus in cœlum efferens: illum inquit, eam opinionem cunctis civibus troianis attulisse, ut virum tam singulari virtute præditum, non humano sanguine ortum, sed divino semine procreatum existimarent. Quid autem bic referam illas heroum contentiones, quibus et sui generis celebritatem ostentabant: et eo nomine se cuctis alijs preponebant? Quale est illud Achillis in Asteropæum Axij fluminis nepotem. Sic morere Asteropæe, grave est, et flumine natis,

Progeniem Iouis in bello contendere contra.

Sis licet ipse satus tam lato flumine, nobis Cede tii: quando est nostrii genus ab Ioue summo. Me genuit Peleus: illi est pater Aeacus ingens:

Quem genuit quondam summiregnator olympi. Quid illud! quod in medio armorum discrimine Tleplolemus Lycium Sarpedona couitijs insectatur, quod falso Iouem patre nominarct. Quam uanitatis maculam, Sarpedon ille non tätum dielis, quantu factis deleuit:Tleplolemo uiro fortissimo,& Herculis filio ui tam eripuit. Nec enim ulla re magis potuisset egregij generis celebritatem tueri, quamillo uirtutis egregiæ documēto. Seddicet aliquis mihi, quor sum attinet, tam multiplices deorum partus enumerare: et reliqua poëtarum deliramenta sermoni admiscere, qui fuit nerita tis inquirendæ gratia susceptus? An est quidquan apud Homerum, ut alios omittamus, quin risus ingentes moueat? Apud quem & gemitus deorum exaudiuntur: o turba in coclis nefaria commouentur: o uulnera si dijs placet, uel potius ut reor, inuités ipsis dijs sepe infligutur. Quid igitur couenit, inquiunt, eam orationem, qua ad philosophorii morem instituta est, bis poëtarum mendacijs inquinari. Hæc inquam mibi aliquis obijciet. Cui scrmoni imperito nt respondeam, uelim dari mibi ueniam, si tantisper à proposito digrediar, dum de studii humanit etis brevisime dishutem.

Hoc

Dearce cofine louring good Louis testimonio mihi sæpius utendum puto. Equidem is sum, qui poëtas omnes uera scripsisse credam: Homerum autem arbitrer omnium poetarum fui se ueritatis amantissimum. Hoc certe uiri græcorum gravissimi statuerunt, cum duos Homeri uersiculos secuti, litem secundum Athenienses dederunt, cum fuisset de salaminis possessione, inter Athenienses & Megarenses ingens controuersia constituta. Id arbitrati sunt do-Elisimi uiri, qui tam crebro autoritatis Homerica præsidio scripta sua munierunt : id deniq; crediderunt uiri in omni generelaudis præstantissimi. Necenim quod istos bomines minime malos fefellit, eadem uerias exigitur, or a poëta, or ab historico. In historia namqi res tantum geste describuntur, ut hominum memoriç commendentur. A poëtis autem, quibus est aliud propositum, multa etiam ad honestam aurium uoluptatem referuntur. Iccircozin historia præcipua uirtus est uera simplexéprerum gestarum expositio, locis, personis, temporibusq: distincta. Poëtarum autem oratio, ut numeris est astriction: ita in rerum expositione liberior. Alia tamen in illis est ueritas requirenda: in qua si quid est offensum, non solum omnes eruditi: sed theatra totareclamant. Est autem poëta-

rum munus, bominum mores, fortune ludibria, et communis uitæ conditionem, quasi quodam penicillo, uersibus ucre et cleganter imitari. Quid in uita sit illustre, quid obscurum, quid bonestum, or grave, quid surpe er flagitiosum, quid expetendum, quid né fugiendum, sententiarum lineis, & orationis coloribus depingere, o illustrare. Qui munus istud susceperit, o susceptum ita prestiterit, ut ad naturæ similitudinem proxime accedat : bunc non mendacio condemnari, sed uerum dici, & haberi est ualde consentaneum. Quis autem est tam sine mente, ut cu legat ulissis errores, uar os casus et aucipites, naufragia sexcenta, adde charibdis immensam illam uoraginem, & Rabiem Scylleam, Antiphatem præterca, et Polyphemum, quisinquam est adeo excors, ut cum ista legat, arbitretur, ca sic ab Homero in scriptis relicta, quasi id sieri potuisse defenderei? Illud tamen dininum ingeninm docti omnes admirantur: à quo tam uere nirtutis vis & ratio expressa est: quæ nullis unquam fluctibus obrui, nullis blandimentis potucrit ab instituto cursu renocari: nullis periculis animo frangi, ant debilitari potuerit. Sic in Achille virtutis militaris effigiem intuctur: in Nestore autem vinum sapientiæ simulacrum. Hac autem non subtili, & spinosa oratione persecutus est:

you régentions factaiem actuliffer, quod est à philosophis factitatum: sed incredibili potius atqs divina dicendi uenustate, quo facilius homines ad studium virentis alliceret. Quis igitur Homerum mendacif insimulare poterit, cum tam uere, cumulateq; præstiterit eam fidem, quæ erat ab illo requirêda? Cum igitur illius testimonio utimur, id facere uidemur, ut hominis divina mentis acie cuncta perspicientis, autoriatem sequamur. Non quidem ut res omnino sic geflas esse, perinde, ac ab illo scripta sunt arbitremur: sed eos propemodum fuisse hominum mores, ca gentium instituta, cam rerum uim, o naturam, o reliqua denis, omnia, quemadmodum sunt illus monumentis illustrata. Sicigiur (ut me iam ad nobilitais rationem referam) cum Achillem Thetide procreatum, Aurora Memnonem, Ioue Sarpedons scribit: id illum sic arbitratum fuisse, co cadem opinione universos illius etatis homines imbutos esse credimus, ut uiros maximos, non nisi divino consilio ortos, o quasi dinino semine susceptos esse putarent. Hiec. autem opinio effecit, ut Theseus Neptuni silius haberetur: Romulus item Martis. Alexander autem magnus semultis post ætatibus louis filium dici concupiui: quod etiam de Scipione africano existimatü est. Luit

Fuit enim de illo utro, rumore quodam uanissimo dis-Spatum, quod prius in Alexandro magno uulgatum fuerat : nempe, anguem immanem persape uisum in matris cubiculo: eumq; hominum interuentu repente ex omnium oculis elapsum: neg; postea usquam comparuisse. Inde consecuta est opinio ciusmodi, anguis illius cocubitu, scipionismatrem gravidam esse factam. Impudens inquies mendacium. Quis quæso est tam ignarus omnium disciplinarum, aut christianæ pietatis expers, ut ista nera esse in animum inducat? Verum istud mendacium ab ea opinione minime falsa natum est, quæ magnam nirtutem, et excelsam, magnis & cla ris natalibus assignat. Hinciam facile potest perspici, quanto in honore fuerit apud priscos illos homines inclitum genus & excellens. Et merito quidem. Nam se quid in illa ætate extitit præclare gestum, dignumý; memoria sempiterna: ut plurimum ab hoc ordine gestum est : quòd satis est manifestum netera scripta memoria repetenti. Quis nescit heraclidarum gentem ita magnitudine animi prestitisse, ut pelopidarum potentiam copijs exignis fregerit, & rebus atticis in ultimum discrimen adductis sæpe lucem attulerit? Tantumq; ualnit opinio nobilitatis, ut qui se uideret ab illis adiutos, non humanis opibus, sed deorum numine se con-[eruatos

scruatos existimarent. Quid hic perseidas referam? Quid Aeacidarum res immortalitate dignissimas? lam si te Athenas animo converteris, ut res memorabiles uideas, quæ ab illa civitate gestæ sunt : omnes maximaex parte nidebis, à niris maximo genere ortis, maiorum gloria concitatis editas esse. Vt enim reges præteream, quos singulari uirtute fuisse constat, certe clisthenes qui tyrannidés delende princeps extitit, Miltiades, Cymon, Themistocles, & huius gentilis Pericles, & multi præterea quos infinitum esset recensere, à quibus tam multa sunt suscepta facinora, tum contra Barbaros, tum etiam aduersum Gracos, omnes isti ferme in amplissima familia nati sunt. Idem etiam apud Thebanos, or spartiatas, et innumerabiles alias nationes accidisse comperies. Sed linquamus hac aliena: & ad nostra ueniamus. Si animum ad sacras literas adieceris, quātum ibi nobilitatis testimonium, & discrimen generis inspicies? Vt enim reliquos omittamus, constat eos, qui à Iuda procreati erant, inter omnes Hebrai generis homines, splendore nirtuis, atqs nobilitatis excelluisse. Qui quide, iam inde ab co tempore, quo suerunt ab egyptiorum impotentidominatu, in libertatem uindicati, magnam multis in locis uirtutis egregiæ significationem dedernnt. E quibus admodum

dum paucareferam. Cum rex ægypti multis iniurijs I-lebraos laceraret: nec illos ulla conditione missos facere uellet, ut erat à des iussus: immo quotidie magis gentem affligeret: tandem meritas impietatis poenas persoluit:apparuits Dei optimi maximi numen. Pri mum igitur agri deuastati: omnesą fruges teterrima clade consumptæ: deinde per dininæ seueritatis ministros cades fieri cepta sunt, et innumere strazes adite Postremo Rextantis malis edoctus, ut nidebatur gentem ut iret sacrificatum dimisit. Hebrei igitur inde digressi, cum castraad rubrum mare posuissent, inopi natum malum sibi intendianimaduertunt. Nam cum primum illi Aegypti finibus excessere: poenituit regem consilij, quo seccrat illis abeundi potestatem. Cumés insita animo superbia, in instituta animi impietate permaneret: cos quos tam multis produgijs coelesti prasidio septos esse cognonerat, bello persequendos statuit. Furore nang; sceleris agitatus: haud potuit uidere malam sibi pestem esse comparatam. Magnum igitur equitatum, magnum peditatum parat: quantas maximas potest copias educit: incredibili celeritate Hebrçorum agmina consequitur. Ibi Moses cum dei pacem exposceret, et opem tantis malis imploraret: uirga illa, quæ dininæ nirtutis significationem babebat:ct

quam semper in manu gestabat: fretuin uerberat: & in medio mari viam aperit. Aqua enim imperio numi mis obediens, sic ex utraqs parte instar muri constitit, ut medio interiecto spatio, securum, o facilem transitum preberet. Tantus autem terror, (ut quibusdam ludeorum scriptis memoriæ traditum est:) in sacris enim enim literis, nulla fit de hac re mentio: tradunt igitur, tantum terrorem bebræos opressisse, ut neg tam presenti ope numinis ostensa, se comittere aquis auderent. Asserunt autem, tunc coru qui à Iuda ortierat ualde uirtutem enituisse: nec ullam mora interposuisse, quin Mosis uestigijs, animo magno ingressi, reliquos omnes ad sequendum excitarent. Quidautem post illam insignem cladem, quarex impius, dum acerbissimo imbutus odio, nefariogs scelere, occecatus in mediumare preceps ruit, cum universo exercitu deletus est? Nunquid no in omni genere landis, hec gens egregie preter ceteras nersataest? Inde constitutu fuit, ut inter duodecim princi pes (singuli enim à singulis tribubus rectores deligeban tur) Primus haberetur, qui esset ex Iude stirpe genera tus:hic primus agmë ducebat:primus uota faciebat:pri mus immolabat: buius imperium, et autoritatem reliqui sequebatur. Vnde plane colligitur, Mosem uerç nobili tatis ratione duxisse, cu sie statuit, ut certe geti, honores amplissimi

LIBER PRIM VI

amplissimi mandarentur. Ab bac familia ortus est Calebus: qui sibi primo gloria ingentem peperit, cum orationi turpissime aduersatus est corum, qui de redituin Acgyptum cogitabant : satiusq; esse dicebant, ægyptiorum contumelias, at q; superbum dominatum pati: quam nitam in armorum discrimen adducere. Hic Calebus suçuirtutis, atq; constătiæ lumen ostendit:magnis clamoribus id agens, ut hominum (pem, co genere orationis fractam, & debilitatam excitaret: eosq; ad prælium incenderet. V bi parum abfuit, quin ab impia, o formidosa concione fuisset indignissimo cruciatu laceratus. Hic etiam sub Iosuc, cum esset natus annos octuaginta quing; ita se gessit: ut nemo fuerit illo, uel manu promptior, uel imperatorijs artibus instructior. Qui ne filiam quidem forma excellentem, nuptui dare uoluit, nisi ei qui facinus aliquod egregium suscepisset. Neganit enim se filiam ulla conditione desponsurum, nisi illi, qui ciuitatem quandam hostium munitissimam pugnando cœpisset: & cœpit eam filius fratris ipsius Calebi. Vnde perspicuum est, uirtutem cum vera nobilitate plerumq; consociatam esse. Generum uir ille maximus non genere, sed uirtute prestantem, sibi deligendum prudenter existimauit. Nam gentis nomen & dignitas non aliunde quâm à virtutis

laude profecta est. Id tamen euenit, ut uirtutés splendor à gentis claritate non discederet:nec alius propius accederet ad virtute Calebi, quam is, qui communione sanguinis erat, illi conunctissimus. Quid post mortem Iosue? Non fuit Dei optimi maximi iußu, omnis cura belli, o gentis imperium Iudaice tribui delegatum? ætas me deficeret, si uelle omnes huius stirpis niros egre gios recensere. Quod si ucra est ea descriptio nobilitatis, à nobis explicata, minime dubium est, quin fuerit ea gens perfectam rationem nobilitatis assecuta. Inde enim belli duces iunumerabiles extiterunt: indeniri singulari sapientia, et æquitatis laude prediti exorti sunt: inde permulti Reges regio nomine longe dignissimi: atquit de reliquis sileam, sanctissimus co fortissimus Dauid rex indenatus fuit, unicum pietatis atq; uirtutis exemplum. Deniqs propter uirtutis excellentiam, mansit in ista familia regnum, quamdiu res Indçorum steterunt. Vt autem ista prisca mittamus, certe constat, in sanctissimis illis monumentis, quibus Christi optimi maximi gesta consignata sunt, aliquam duci etiam nobilitatis rationem : cum in congressu alicuius, fit islius celebritatis mentio: quasi ad ornamentum eius, cum quo sermo suscipitur, pertinere nideatur. Ve luti cum coclestis ille nuncius inquit, Ioseph fili Dauidis, c iij

uidis, noli timere: O rursus illud, lesu fili Dauidis, miserere nostricitem paulus ad Romanos, cum utrius pauturae splendorem, o dignitatem in Christo celebraret: eum secundum conditionem humani generis, atquieminis, à Dauide Rege procreatum esse commemorat. Paucissima ex infinitis decerpse, dum breutati studeo. Ex ijs tamen paucis liquido perspici potest, hanc generis claritatem, o hoc gentis discri-

men, divinis etiam scriptis comprobari.

Am quantifuit in nobis, uim et originem nobilita-Atis explicauimus, eius ortum ab illa naturali indole repetentes maximis animis innata, que quidem si excite tur, or temporis etiam uetustate confirmetur, perficit illum universi generis splendorem, & claritatem. Mirum est enim, ut de hoc etiam aliquid dicamus, quantum dignitatis adiungat etiam nobilitati, temporis antiquitas:nempe, qua rebus omnibus hominum memoria commendatis, maiestatem constituat incredibilem. Fiunt enim quodammodo, ca quæ à præsenti memoria semota sunt, ipsa uetustate sanctiora: ita ut mains quiddam de illis suspicemur, quam quantum nostræ ætatis homines, omni studio possint imitari. Hincextititilla scriptorum monumentis celebrata contentio inter uarius gentes, atq; nationes concitata: dum aliæ

seante omnes mortales in lucem editas esse contenderent: aliæ rursus eam antiquitatis gloriam ad se traducere niterentur. Aegyptij solis Phrigibus antiquitatis laudem ingenue concedebant : aliorum autem hominum se longe uetustissimos esse iactabant. Arcades autem ad fabulas usq; progressi sunt, se ante lunam natos esse confirmantes. Quid de Athenien sibus dicam? Qui quidem tantum sibi hac uetustatis laude tribuebat, ut uel eo solum nomine, se in Grecia principatum obtinere putarent. Nam cum aliorum Greco rum primordia, nel literarum beneficio, nel monumetis aliquot fuissent memorie madata: solum Atheniense nomen extitit, cuius principium, er origo, nullis nestigijs indagari potuisset. Inde cum seipsos omni memoria antiquiores esse cernerent : in cam opinionem descenderunt, ut se non aliunde dilapsos, sed ex attica terra priucipio genitos: nec ex uaria bominum colluuione, unum in locum confluxisse: sed eandem semper regionem coluisse putarent. Ob ides reticulo, quodam, aureis cicadis distincto caput ornabant: ut ostenderent, se instar cicadarum, è terra quam incolerent, suisse generatos. Vnde etiam auxactives dicti sunt. Duplici itags nomine sibi placebant: tum quod nibil in maioribus suis, nel Barbarum, C viij

uel peregrinum agnoscerent: tum etiam quod antiquitate, reliquis Græciæ gentibus anteirent. Hoc in familijs etiam magnam uim habere cernimus,ut in contentione nobilitatis, magni interesse uideatur, utra sit antiquior. Videtur enim rationi consentaneum, ut illæ maxime illustres babeantur, quæ plurimis annis ita se gesserüt, ut decoris, atq; dignitatis possessionem, uirtute perpetua tuerentur. Inde sit, ut generis nouitatatem contemni plerung; nideamus. Fit hoc quidem à multis, insolenti quodam fastidio, atd; superbia non ferenda: non tamen omnino sine ratione fit. Nonitas enim, quantumuis sit omnibus rebus ornata, nou habet tamen illam ætatis caniciem, cui præcipuum honorem tribuendum putant. Perinde enim ac in singulis hominibus habet autoritatem senectus: sic in nobilitate, claræ gentis antiquitas. In qua tamen opinione, sunt aliqui fines, or termini constituendi. Quemadmodum enim summa senectus mentis uim, atq; consilium debilitat, & affert interitum dignitatis: sic etiam nobilitatis splendor augetur mediocri netustate: extrema uerò senecta conficitiir. Quod quidem ut accidere soleat, inferius, explanabimus: nunc nero quod in Stat persequamur.

Om iam multa, or præclara nobilitatis ornà-menta coplexi oratione simus: illud nunc consyderatione dignum uidetur, sit ne plebi comodum, nobilita tis imperio gubernari. Iniquum enim multis esse uidetur, cum omnes homines ad libertate nati sint, banc ita abijcere, ut non suo arbitrio uiuant: sed aliorum autoritatem & nutum sequantur: presertim cum permultos corn, quos unlos nobiles appellat, nimis insolenter hono ribus usos, et dominandi cupiditate præcipites ad omne facinus uehementer incitatos esse uideamus. Vt aute id melius explicari ualeat, uidendum est, non tam quid singulis hominibus, præsentem afferat utilitatem: quam -quid ad universitatem conscruandam, & in longum tempus propagandam, sit accomodatius. Id enim quod ciuitatis universa salutem constituet: & plebis ctiant fortunas, or commoda tuebitur. Necenim ubi universus reipub. status corruat, potest sanitas in aliqua reip. parte permanere. Sin auté aliquis incolumi rep. fuerit uchementer oppressus: poterit certe multo facilius, quam in communi omnium rerum pernicie, in pristinas fortunas restitui. V t aute id apertius inspiciamus, par est, in exempla cinitatum earum intueri, quæ omnium ferme opinione, præstantissimæ sunt existimatæ. Athenæ post Codri Regis mortem, fuerunt optimis

optimis legibus, atq; moribus à Solone constitute; qui tamen in hoc, à multis excelletibus ingenio atq; doctrina uiris, reprehenditur, quod popularem reip. statum instituerit: @ libertatem plus nimio parem effecerit. Itaq; status ille propriam imbecillitatem indicauit:cum ıntra finem anni quadragesimi, plebis temeritate conuulsus, Pysistrati tyraunidem perpessus est. Postquam uero sublatis tyrannis, ciuitas in pristinam libertatem redijt, aliquot annos in Gracia, or magna Asse parte, rerum potita est. Quod tamen imperium non ita din tueri potuit, ambitione quorundam, qui se populares esse, es haberi cupiebant. Inter quos enumeratur Pericles. Qui quidem licet fuerit in dicendo admirabilis, & imperatorijs artibus instructissimus: non uidit tamen, quantum mali patriæ moliretur, cum plebem princibus aquaret: Thoc modo miscendo infima summis, autoritate Arcopagiimminueret. Nec enim est aliud uulgus or multitudinem principibus libertate pares efficere, quam effrenatæ cupiditati, ad pernicient arma largiri. Vide autem qui casus sint illam civitatem consecuti, postcaquam ad arbitrium libidinemá; plebis, omnia administrari capere. Primo quidemomnibus spectatis hominibus, qui remp. conser Barant, or auxcrant, pestis or exitium per obscuros ofta-

of flagitiosos bomines afferebatur. Nec enim fuit unquam Athenis, postillam reip. formam, uir aliquis ad laudem insignis, qui non inuidia tandem ingratæ pa triæ conflagaret. Multi bonis omnibus euerst sunt: multi in exilium eiecli:multi etia morte multati: quorum uirtute, fuerat Atheniensi populo, salus et gloria quasita. Hociam certenon mediocre malum est existimandum, nudari uidelicet urbem optimorum præsidisset nobilium industriam, qui suorum exemplo ad pa triam iunandam inflammati fortasse erant, infringere. Ergo cum bonorii autoritas concidisset: populi uss nungs consilio, et ratione, sed impetu semper, et dementissima temeritate duceretur:nullum tatum malum excogitari potuit, quod non fuerit in illius reip. calamita te. Nam cum Athenç maximo, periculosissimo q; bello fuissent implicatæ: omnisq: Grçcia in cinitatis illius pernicie conspirasset:populi cupiditate, at q furore fa Elum est, ut codem tepore, aliud bellum no minus grane contra Sycilia susciperet, Niciacotradicente, et omnibus bonis reclamantibus. Merito igitur in illa luctuosif sima syracusarum oppugnatione, no modo imperij, sed etia fortunarum omniŭ naufragium fecerunt:et in gra uissimos atquacerbissimos luctus incideriit: atquandem domesticis seditionibus agitate, & innumeris cladibus afflicte

afflicte, libertate misere perdiderunt. Postquam uero triginta tyranni reipub. dominatione semoti sunt: quid aliud collectas reip. reliquias dissipauit, nisi plebis cupiditas, o licentia?quæ nullisiam legibus poterat,ad communiti rerum cură, et studium impelli. Immo cum unicuiq ciuium licuisset, de publico summere, quod in privatos usus converteret: omnes ab industria, ad desidiam vocati, or ad theatra atq; fabulas conversi, or reliquas noluptates, que virtutis neruos incidut, omnem attici decoris, o antiqua dignitatis memoriam deposucrunt. Itaq;,no multis post annis, gens illa que innumerabiles persarum exercitus fudisset:quæ tantas res gesisset:que Grecia imperio potita esfet:armis macedonum, quorum nomen sane obscurum ad id tepus fuerat, oppressa est: omnes qui imperij opes de manibus elapfæ sunt. Huius aute calamitatis principiu non aliunde natum est, quam ab illa plebis petulantia, et improbitate. Apud spartiatas autem (ut de his etia aliquid dicamus) Reges et Principes multa memorabilia, tum domesticis in rebus, tünel maxime in bellicis effecerut, et reip.salutaria, et immortalitate dignissima. Epbori autem (qui quide magistratus erat è plebe) cotra, dum omnia privata utilitate metiuntur, mala quamplurima cinibus suis inuexerunt:et teterrimam patriç perniciem machinati

machinati sunt. Necest enimaliud leges, quibus publica certe salus continetur, labefactare, & infringere, quam universam rempub.ingulare. Cum autem Lycurgus universos ciues ad industriam, virtutem, or mo rum seucritate sanctissimis legibus instruxisset: Ephori multispost annis, quastus & noluptatis gratia, qua dua sunt maxima omnium rerumpub. pestes, inclitas illas leges sustulerunt. Quo facto, spartana illa uirtus subito extincta est. Cum uero Reges aliqui uoluissent Lycurgi leges cossituere, ciuiumq; mores in antiquam. disciplinam renocare, fuerunt ab Ephoris indignisimetrucidati. Ita factum est, ut civitas illa, quæ Hera clidarum ductu, & auspicio, optimatium q: sapientia, tam multos annos imperium habuerat, & incredibili uirtute at q; fide greciæ libertatem defenderat, insanæ plebis opera crudeli tyrannorii dominatu premeretur.

Vid autem hic Romanos commemorem? cum illudinter omnes cosset, non ob aliud suisse Romanam remp. sunditus euersam, quam propter temeritatem multitudinis, in nobilitatem concitæ? itaq; imperii illud, quod per Reges primo, deinde per optimates oprincipes partum of amplisicatum erat, breui suit uulgi surore of amentia dissipatum. Cum enim plebis cupiditas ita creui set, ut nulla ratione, aut metu coher-

ceri posset, et turbulentis hominum popularium orationihus, ad spem ingentis prædæ fuisset uebementer excitata:non dubitabat, dum auaritiam expleret suam, omnia iura divina, humana ý violare. Inde illæ tribunitiæ seditiones, er agrariæ legis actiones, non sine magno reip. malo à tribunis agitata: donec ad gracchos uentum est: àquibus est natum principiu omnium calamitatum, qua postea remp. consecuta sunt. Einsmodi enim seditiones, consequentia quadam, exceperunt mariana tempora: quæ cum per se satis grauia, er lu-Etuosareip. fuissent: tum etiam ad erumnas sexcentas, at qs tandem ad Cesaris domination ë viam munierunt. Videsigitur Athenas, Spartam, Romam, à principibus conditas, constitutas, & conseruatas fuisse: à multitudine uerò, uexatas, direptas, o funditus excisas. Nec id in ijs dumtaxat civitatibus accidisse coperies, sed in omnibus ferme alijs. Vt enim quisq; status maxime à plebis arbierio seinnelus est, ita videbis cum maxime stabilem, atqs diuturnum. Inde fit ut popularis status facillime convellatur: o vix hominis ætatem duret : optimatisi uero potestas diutissime permaneat: regnum autem, immutabile propemodum, atqs perenne st. Hie aliquis fortasse, mihi Alcidiadem, co Critiam, obijciet, qui exitium o' nastitatem patriæ intulerunt:

tulerunteaut Pausaniam, qui nefaria consilia prodendætotius Greciæ suscepit:aut Syllam, & Cesarem, O alios praterea innumerabiles, genere quidem illos, Vindustria excellentes, ita tamen cupiditate principatus incensos, ut suoru ciuium libertatem armis oppri mere minime dubitarent. Fateor equidem, mala quamplurima fuisse per uiros egregios rebus publicis importata. Nec enim semper illa animi clatio, quæ in claritate generis elucet, est cum uirtutibus æquitatis, et continentia consociata. Id tamen defendo, nulla unquam ciuitatem fuisse ab humili pleberite cossitutam. Animus enim generosus, et excelsus, habet arma, quibus pos sit et tueri, et uiolare remp. nempe ingeniu, industriam, 🖝 fortitudinem. Contra plebs, ut plurimű est temeraria, et improuida, animiq; nimis abiecti, atq; demisi. Po test igitur temeritate, et furore patriam labefactare: non tamen unquam incolumem conseruare, neg; collapsam in pristinam dignitatem restituere potest. V nde perspicun est, quam male sit ijs civitatibus consultum,in quibus, claris hominibus infimi preferütur. Cum uero idacciderit, ut nobilitas omnibus uerç nobilitatis ornamentis redundet:negs solum altitudine animi impellatur adres gerendas: sed multo etiam magis in iustitic atqs temperantiæ studio versetur:et omnem operam, curam er dili-

o diligentiam, ponat in suorum ciuium salute, at o libertate tuenda: or ut uno uerbo dicam, omnibus germanæ nobilitatis officijs summa ope perfungatur: Quis erit tunc ita profligatus, atq perditus, qui eius imperium repudiet? Quis non potius illud uniuersis ciuibus, omnibus modis expetendum existimet? Nam si quisquam est, qui nullo modo putet utile, uitam ad alicuius quatumuis moderati, atq; prudetis arbitrium instituere, & conformare: is non libertatem obtinere, sed omnium flagitiorum licentiam consequi cupit:omnemquiuendi rationem scelere suo perturbare. Nec est enim quicquam in universo genere rerum, quod sit ad naturæ ordinem accommodatius, quam leges or imperium: sine quibus, neg; domus, neg; ciuitas, neg; na tio ulla stare diutius potest. Attamen grauissimum inquit, est scruire. Equidem is sum, qui servitutem extremum omnium malorum esse arbitrer: sed aliud est servire : aliud parere. Quemadmodum enim inter dominum et rectorem plurimum interest (Rector enim in salutem eorum quos regit intuctur: dominus autem omnia ad suam utilitatem refert) sic etiam liberi hominis obedientia, & obsequium plurimum à servitute distat. Servitus enim ea est, qua mancipia suo arbitrio prorsus carentia beri nutum sequuntur: neqs suam sed unius

Enius domini uoluntatem inuiti respiciunt. Liberi autem hominis officium est, ijs uelle parere, qui ualent ingenio & industria : & quibus intelligit esse curam salutis communis antiquissimam. Vt igitur ægrotus medico minime seruit, sed sua sponte obtemperat, quia id sibi salutare iudicat : ut uector gubernatori : ut miles imperatori: sic etiam munus incorruptæ multitudinis esse debet, ad ueræ nobilitatis imperium noluntatem suam applicare. Plebs enim, nech quid in commune statuat, neg quid sibi conveniat, ingenis tarditate potest explicare: contraverò excelsis animus, non tantum præsentia comprehendit, sed etiam impendentia multo ante prospicit: or ad omnia mala precauenda, summam adbibet diligentiam. Deinde cum plebs non sentiat ullam gloriæ suauitatem: nist legibus & imperio refrenetur, omni studio lucri sordes, atqs flagitia consectatur, co ad perícula pro patria subeunda mollis, or languida est. Contra nobilitas sola cupiditate gloric, er laudis incensa, turpitudinem ipsam omnibus malis peins odities libentissime pro republica, res magnas suscipit. Quod sapienter Homerus (cuius autoritate sape er libenter utor) multis in locis ostendit. Sie enim inducit Reges vario Sermone

# DE NOBILITATE CIVILI.

sermone Grecos adhortantem, ut heroas et principes, laudis or dignitatis commemoratione, ad certamen acuat: mulitudini verò, si metu mortis abscedat à pugna, uita cruciatum, atq; necem denunciet. Vr igitur equi uirtus, tum maxime elucet, cum prudentis equitis arbitrio gubernatur: ut animum tum rectissime constitutum arbitramur, cum uoluntas rationis dicto obediens est: ut familiam tum demunt Saluam, et incolumem fore putamus, cum diligentis patris familiæ imperium . sequitur : sie plebis salutent tum constitui, atq; con-

firmari existimandunt est, cum fuire.

gendi arbitrium, atos tanquam babenas, uergnobilitati tradide-

# 24

# LIBER SECVN-DVS.

Va situis, & ratio nobilitatis: & quemadmodum ab ingenij divinitate, virtutis f præstantia nata er alta summos honores consecuta est: o opinionem attulit antiquitati, genus clarum esse cum dis sanguine, or affini tate deuinctum: quantis deniqs gloriæ ornamentis, atqs præsidijs,in omnibus bene constitutis nationibus redundauerit:non modo fabulis, & exemplis ex omni me moria repetitis, sed etiam sacrarum literarum testimonio cosirmanimus. Deinde cum essemus oratione persecuti, quantum etiam conferat ad dignitatem generis uetustas:demonstranimus postremo, homines uere nobiles ad imperandum non solum natos esse: sed etiam plebem ipsam, tum demum pace, firmissimog, presidio mu niri posse,cum omnia sunt in clarorum bominum potestate. S'ed quoniam nihil est in hac uita sirmum, stabile o diuturnum : sed omnia sunt fluxa, caduca, o fragilia: fieri non potest, ut hoc generis ornamentum in perpetuum permaneat. Est itaq; nobilitas mortalis: ut sunt pleraq bona mortalium. Perinde igitur ut alia-

rum rerum, sic etiam nobilitatis est quidam flos, o iu-

nenta: quâm deinde maturior ætas excipit: & senium deinde consequitur: mors postremo sic occupat, ut ne uestigium quidem ullum appareat priscæ nobilitatis. Alias itaq; familias uidemus ad laudem excitari, exincendi, quæ prius ignotæ fuerant: alias maiorum gloriam uix tueri: alias magis, magis splabi: deinde præcipites ad imma deuolui: postremo sempiterna obliuione deleri. Quod Glaucus Homericus Diomedi his uersibus significat.

Quid genus inquiris Danaum fortissime nostrus? Nam genushumanum est folijs par, tempore uerno. Hæc nunc fundit humi auræ lenis sibilus: illa

Sylva virens nutrit, renovat dum frondis honorem.

Sicgenus humanum niget hoc nunc: excidit illud. Ecquod modo nestigium intueri possumus antiqua rum familiarum? Omnes Iulij, Fabij, Pauli, Metelli, Scipiones, una cum fortuna populi Romani ita sepulti sunt, ut si aliquis existat, qui se ab illis ortum asseueret, perinde irridetur, atqs si Pythagoræ somnium defendat. Post illa nero gentium nomina, que supra memorani, alia multa floruerunt, et interierunt: alia rursus extiterunt, quæ nunc iam omnino deleta et extincta iacent. Id autem duplici de causa solet accidere. Prima est naturæ conditio, qua sic comparatum

est, ut nihil insit in rebus humanis constans, et perpetuum:sedomnia ut paulo superius exposui, infirmitatis, O imbecullitatis plenissima: ita ut uel fortunæ telis in medio cursu obruatur:uel certe senio confecta, tandem interitu consumantur. Deinde uitia sunt in causa persape, ut illud gentis lumen longe citius, quam postuletipsius natura cursus, extinguatur: ut illis accidere uidemus, qui uino, & lustris obruunt corports ualetudinem, et immodica luxuria, quast quodam exitiali ueneno, mortem sibi ipsis consciscunt. Quo circa, non alienum crit percurrere, quibus artibus nobilitas ipsa comparetur: sic enim erit facillimum intueri, quibus uitijs amittatur. Sediam uercor, ne sit hæc nostra disputatio, plurimum reprebensionis habitura, quod prima specie sibi non consentiat: propterea quod statuere principio uidebamur, neminem esse nobilem, nisi qui fuisset illustri genere susceptus. Quod si nerum est, nec is qui est infimo loco natus ad nobilitatis Splendorem aspirare poterit : nec qui amplissimo, nobilitatem sibi comparabit : sed à maioribus traditam omni cura tuebitur. Hæe sunt quibus adductus aliquis, fortasse orationem nostram inconstantia nomine uituperabit. Ego uero isnullo modo sum, qui cos tantum ad uirtutem natos esse credam, quos uulgo nod iij

# DE NOBILITATE CIVILI.

biles appellant: cum sit omnibus ad laudem cursus aper eus, qui res magnas, or magnopere expetendas concupierunt. Id tamen disserui, plurimum instrumenti nobilitatem habere, ad dignitatem: cuius tamen omnis ratio est à virtute peteda. Quemadmodum enim in semine, causam esse scinus stirpiū, at qs arborum: sic etiam maiorum satu, ingenerari plerung posteris egregiz cuiusdam uirtutis indolem suspicamurique tamen tunc demum apparet, cum optimis sludijs, exercitationibus exculta est. Cum autem generis splendorem ob id dicimus amplectendum esse, quod in eo frequenter uirtus emineat : ipsam certe virtutem, unicam nobilitatis effectricem, singulari studio colendam arbitramur:quç tamen interdii à nobilitate deseri, ab hominibus nulla maiorum comendatione notis, magnacotentione suscips uidemus. Nec enim semper uerum est, innasci nobilitati, illam animi elatione, qua qui præditi sunt in kudis sludium ardenter incitari solent:netid nos confirmare uo luimus: fed id quod frequentius exenit, in disputatione nostra ponedum esse duximus. Virtus tamen à nobili tate, spledore uirtusillustrata, hacratione differtiquod nirtutis laus in singulis cernitur bominibus:nobilitas au tem, universam genteamplectitur. Poterit igitur aliquis homo nouus existere, omni virtute cumulatus, qui ità uerletur

nersetur in studio dignitatis, ut inter omnes excellat: quia tamen in ea gente primus numeratur, non erit in numero nobilium. Postquam verò in ea familia, multi exemplis illius incitati, in gloriæ cupiditatem incubuerint: tum demum elucere incipiet, illud nobilitatis eximiæ lumen. Primus igitur, generosus, & magnificus, non tamen nobilis appellari solet: ut sit ea omnino differentia, qua est apud Grecos inter EUNERA's Wally · Hocenim ad animi præstantiam refertur : illud ad familiæ celebritatem. Vt igitur unum, non numerum, sed numeri principium dicimus: sic illum primum, omnibus summis bonoribus diguifsimum, non nobilem, sed autorem, es principem nobilitatis existimamus: quod nomen haud equidem scio, an sie longe multumés præstantius. Quare perspicunm est, neg id falsum esse, quodantea fuit à nobis constitutum: or quod modo explicare ingredimur, esseucrisimum. Nam ille uir magnus, qui primus ingenium suum ad gloriæ studium adiunxit: quamus non appelletur uulgo nobilis : cum tamen ingentem laudem sit adeptus: Tuirtutis insignia posteritati relinquat : nidetur sane praclare iecisse fundamenta nobilitatis, atq; virtute sua omnem posteritatem illustrasse. Restat igitur ut uideamus quibus

#### DE NOBILITATE CIVILI

quibus artibus, hoc generis ornamentum, ab illo principe generis comparetur. Iis certe, ut breuissime dicam, quibus conseruatur. Est autem dictum, nobilitatem - esse genus maximis virtutibus excultii. Eas autem virrutes, autore viro doctissimo Aristotele, maximas appello, quæ se ad civilem statum, et hominum salutem accommodant : o quibus societas hominum, o uita quasi communitas continetur. Qui autem in Stitutis domesticis, o optimis moribus institutus est: is bonus uir rite haberi solet, nondum tamen sibizijs artibus, egregia dignitatis landem pariet : si eas non contulerit, in communis uita societatem. Si enim tantum nostra ipsorum causa nati essemus, satis esset ad summain dignitatem, nostros animos reche componere: ofamilia nostra prospicere. Cum autemnatura nos ad reliquos homines iunandos impellat, & exsuscitat: is uidetur munus sibi delegatum omni ex parte præstitisse, cuius studium ergaremp. magnis in rebus perspectum fuerit. Non quidem, ut illa boni uiri nirtus sit ullo modo contemnenda:nam si non tota, aliqua certe reip, pars, nempe illius domus, of familia cius consilio conseruatur. Sed cum intra domesticos parietes continetur: neg; sese ulterius effundit, baud uidetur illis, amplissimis, bonoribus nalde digna, qui tribuun-والله مال

ज्ञाला तथ

tur illis, quorum virtus latisime patet: or rempublicam universam amplectitur. Nec enimunquam tanta suisset hominum consensio, ad paucorum virtutem divinis laudibus ornandam, nist cernerent universi, se illius opera suisse magnis in rebus adiutos. Ergo civili tantum disciplina, ad istam nominis claritatem perveniri poterit.

Hest iustitia, in qua uirtutis maximus splendor inest. Eins enim admiratione, commoti initio mortales omnes opes certis hominibus detulerunt. Sic enun, cum de iustitia quæritur, disputari solet : fuisse quoddam tempus, cum genus humanum uitam in syluis, & agris nullo certo more traducebat : nullam colebat religionem: nullum humanitatis officium tuebatur. Nibil deniq; ratio, uel disciplina, sed pleraq; uis, o furens animi impetus administrabat. Cum igitur latrocinia, atq cædes infinitæ sierent: o ij qui niribus plus nalebant, affligerent imbecilliores:eset& omnis uita malis innumeris circunuenta: omnes ij, qui iniuriam acceperant graniorem, confugiebant ad presedium alicuius prastantis ingenio viri: in quo lumem æquitatis elucere perspexerant. Is cum miseros et supplices in suam fidem recepiset : studium qu'inguendi latrocinij, reprimendæ & cçdis, & iniuriæ uindicandæ declarasset : O potentes cum tenuioribus, pari iure retinuisset : eueniebat, ut omnes qui otium, or securitatem amabant, omnia uitæ præsidia, in cius virtute, & imperio constituta putarent, quem animaduertebant, esse iustitia laude florentissimum. A iustitiæ igitur fonte regia potestas orta est:binc optimates, or principes extiterunt: binc prima nobilitatis principia nata sunt: nec ullum omnino genus claritatis, aut antiquius, aut præstantius bac Regum natione reperitur: qui primi uirtute sua huma nam uitam excoluerunt. Horum divinitatem admiratus Hesiodus, reges à loue procreatos esse, in Theogonia scriptum reliquit. Quæ opinio fuit etiam ita à multis usurpata, ut eum gentilem deorum existimarent, qui virtutis buius præstantia clarus esfet. Seacus enim, Minos, or Rhadamanthus, institue magnitudine, filij Iouis habiti sunt. Qui etiam ut est in fabulis, umbris dare iura dicuntur. Adeo ne apud inferos quidem, putauit antiquitas, ullam multitudinem sine gravitate legum, or seueritate indiciorum, permanere ulla ratione posse. Pittacus'ille Mytileneus, is aquitatis artibus, ad imperis fastigium peruenit. Quod ctiam Nume Pompilio Ro-

mæ accidit. Hoc enim iustitiæ, & equitatis fludio, diguns est omnium suffragio indicatus, quisecundus à Romulo clanum teneret. Quid referam. biclycurgum, Draconem, & Solonem? ut interim illos netustiores omittam, Mercurium, & Phoroneum, & reliquos, qui cum leges, & iura describendo, salutem suis cinibus attulissent : amplissimos bonores sibi quæsierunt : O nobilem stirpem in multos annos propagarunt. Quod autem nullius nirtutis laus illustrior esse possit, uel hoc indicium facit, quod reliquæ omnes, si non sint cum institia coniuncta, nullam possunt habere commendationem: hac autem, ctiam à reliquis seiuncla, suam semper retinet dignitatem. Hoc autem innumeris exemplis intelligi potest: ego tamen brenitatis causa, duobne ero contentus. Aratus enim Sycionius, cum nullus imperator esset, eam tamen est gloriam institue pulchritudine consecutus, ut cum omnibus summis imperatoribus sit omnium iudicio conferendus. Qui dum nixit, bellum sibi cum omnibus tyrannis, o improbis ciuibus suscipiendum putanit : nec ullum pro legum defensione recusanit uitæ periculum. Aristides autem qui hunc multis annis pracessit, iuslitia integritate tantum laudis est assecutus, ut

neq: Themistocles, tant is rebus gest is, apud Athenienses clarior baberetur. Ex quo intelligi potest, nullam esse viam ad amplificationem bonoris, co gloria certiorem: neg qua maioribus ornanentis gentem

aliquam afficiat.

Ost iustitiam ea magnitudo animi, quæ cerni-tur in periculis, ad summum laudis fastigium, & merito quidem eucela est. Magnum est enim mortem contemnere : & pro dignitate, atq falute omnium uitam libenti animo profundere: nec ullum patriæ uitæ periculum denegare. Iccirco omnes ferme, qui ad gloriam incenst sunt, in rei bellicæ studium præcipue incumbunt. Priscis etiam legibus, apud omnes bene constitutas nationes, plurimum honoris buic uirtuti semper attributum fuit : ut scilicet ea gloriæ cupiditate, omnes alacrius arma caperent. Contra uero, ignauia, atq; formidini, per multa probra fuerunt, legibus prudentissime constituta. Apud Macedones erat olun lege sancitum, ut qui nullum bostem in acie cecidisset, capistro publice cingeretur. Apud Scythas, nemini licebat in facris epulis circunlatum poculum accipere, qui nullum in re militari, uirtutis signum dedisset. Amazonibus non erat concessum ulla conditione nubere, niss prius hostem pugnando

pugnando interemissent. Solon autem statuit, ut eorum liberi, qui pro patriadimicando mortem occubuifsent, de publico alerentur. Quod etiam fuit in multis alijs civitatibus nalde prudenter usurpatum. Sapienter enim, ab ipso Solone Greciæ sapientissimo existimatum est, reip. salutem, præmio, o poena contineri. Hac enim improbi et facinorosi cobercetur:illo autem splendida ingenia, ad percipiende uirtutis studium, maiore quodam animi impetu concitantur. Divinitus igitur à priscis legislatoribus institutum est, ut in quocunqs hominum genere ista uirtus eluxisset, multis insignibus. atq; titulis ornaretur: contra ucrò turpitudo, o ignavia, omni dedecore, o publica contumelia afficeretur. Hoc autem cum legibus in Stituebant, nibil aliud efficere uidebantur, quam ad nobilitatis splendorem uiam omnibus aperire, qui es-Sent egregijs uirtutibus exculti: turpes autem, en nimium formidolosos bomines, etiam si in amplissima familia nati fuissent, nobilitatis ordine mouere.

Quid autem de Romanis loquar? Ecquis enim tot equestres imagines, tot coronas murales, Castrenses, Civicas, triumphales, enumerare valeat? Ecquis tam multa virtutis insignia, at q laudis ornamenta poterit explicare, quam multa Romanorum legibus fue-

#### DE NOBILITATE CIVILI.

runt olim virtuti militari proposita? Ergo minime mirum est, si ciuitas illa, ad tantam imperis magnitudi nem peruencrit:in qua virtus tam multis honoribus, @ præmijs afficiebatur: ad quorum cupiditatem, non mo do nobiles, uerum etiam multi è plebe, ita nehementer exarserunt, ut nullum pro rep. uitæ periculum recusarent. Atq: (ut ex innumeris paucos admodum receufeam) duo Decij plebei quidem fuerut:propter tamen singularem animi virtutem, amplissimum bonoris gradum in rep. consecuti sunt: qui tandem pro salute patriç, uictoriç sese libeutissime deuoucrüt. L. Martius, ille qui remp. Romanam in hispania collapsam restituit, humili genere susceptus erat: uirtute tamen est asse cutus, ut ad summos honores, atq; gloriam perueniret. Quid bie referam M. Portium Catone, uirum instgni uirtute, atq; singulari sapientia clarum? QuidM. illum Marcellum, qui primus Annibalis impetum re pressit: omniaqs tandem nirtute vinci docuit? Quid fortissimumillum Marium, o sexcentos alios, humili loco natos, qui tamen propter nirtutem militarem, @ imperatoriam, ascenderunt ad honores amplissimos: posteris & suis nobilitatis gloriam perpererunt. Hinc etiam bæc nobilitatis in signia, quæ no stris etiam tempo ribus circunferri uidemus, ortii babuere. Nam cum ali

quis operam egregiam in bello præstitisset, erat illi ab imperatore concessum, ut nobilis haberetur: & insigne uirtutis gestaret aliquod, per quod nobilitaret genus: & posteritatem, ad similis facti memoriam excitaret. Alij izitur tot castella depicta gestant, quot illi generis principes pugnando cæperunt: alij circulos, aut quid uis aluud pro numero hostium, quos in præsio aliquo durissimo interfecerunt: alij ut fortasse ossenderent, se lucem rebus patriæ afflictis attulisse, stellis scuta distinxerunt: alij deniq; alia assumpsernt, quibus uir tutis suæ memoriam proderent. Hæc omnia eo pertinent, ut facilius intelligamus, semper buic uirtut i suisse aditum apertum, ad summā totius generis claritatem.

Milti etiam liberalitate, & magnificencia, illugiendo, amplissimis és beneficijs complures ciues obligando. Sic enim priscus ille Tarquinius, exul et ignotus, Romæ clarum nomen est adeptus, & ad regnifastigium peruenit. Hac etiam magnificentic ratione,
isto multo antiquior Pelops, barbarus et aduena, in
ca Græciæ parte, quam a nomine suo Peloponessum
appellauit, rerii summam tenuit. Atquit etiam recentissima commemorem, Cosmus medices, buius és nepos
Laurentius, tantum bac liberalitatis laude præstite-

## DE NOBILITATE CIVILE

sunt, ut & Florentiæ principatum, & apud omnes wationes, amplissimum dignitatis nomen obtinerent. Nec est enim ulla virtus ad nobilitatis conditionem accommodatior: neg: quæ maiores amicitias, & studia maiora pariat, atq; conseruet: sine quibus, ned; suas opes firmare, neq gloriam ulla consequi quisquam po test. Hoc autem mibi secuti uidentur ij, qui nobilitatem tradiderunt, effe virtutem generis, cum abundantia pecunia. Nam cum hac una laus beneficentia uideatur esse propria nobilium (sunt enim corñ plerig; propensiores ad benigne faciendum) or cam laudem nemo possit adipisci, qui non sit auxilio pecunia instructus: existimarunt uiri doctissimi, pecuniam ipsam, tanquam liberalitatis materiam, in definitione nobilitatis ponendam esse. An recte ca definitione, uis co natura rei fuerit explicata, minime laboro: dummodo ex ea etiam intelligatur, esse banc virtutem ad gloriam comparandam, & totius generis ornamentum consequendum, apprime necessariam.

Vlti etiam o nostra, o priscorum memoria, tum eloquentiæ magnitudine, tum etiam iuris ciuilis prudentia, sunt ingentem gloriam adepti. Eiusmodi enim artes inter eas numerantur, que merito semper in rep. plurimum dominatæ sunt: o sine quibus

civilia

ciuilis status non potest din permanere. Frustra nangs Sunt foris arma, nisi res sint domi, consilio, et pacis artibus constitute. Sunt preterea multi, qui uel principum gratia: uelliber e cinitatis consensu, in nobilitatis ordinem asciscatur. Hocaute prima specie, minime ui detur neritati, at q; rei nature consentaneñ. Nobilitas enim, aut nititur opinione: aut uirtute, et moribus constat:aut natura simul, et industria continetur. Opinionis leuitate semper graves homines pro nihilo habedam putariit:uirtutis laus nobis ipsis parieda est, non aliunde sumenda: generis autem, et nature vis, ea est, ut minime principum imperio flectipossit. Neg enim est faci lius principii beneficio, ex ignobili, nebile quem q; effici: quam ex stulto sapiente, ex elingui disertum, ex ignauo impigru, et audacem. Quod etia in dandis ciuitatibus consyderari potest. Nam si ciuis est natura (ut multi sufpicati sunt) nulla ratio est, cur in civitate recipiatur hospes, et peregrinus. Vnde Gorgias Leotinus Laris Scorii principes irridens, quod multis exteris hominibus ciuitatem donaret, dicebat, perinde at quopifices, è quauis materia conficiut mortaria, aut quid uis aliud generisciusdem:ita esse quosdam Larisscorüartifices, qui è quouis hominum genere, Larisseos cines effingerent. Attamen neg Gorgiesentelia, negsalioru qui simili

## DE NOBILITATE CIVILI.

ratione regum, or principum benignitatem intercludi cupiunt, mihi probari unquam poterit. Nam cum onmes qui paulo elatiore animo præditi sunt, ad uirtutem, honoris & gloriæ cupiditate, incendantur: st honoris spem debilitare uclis, uirtutis omnino studia extingues, quæ erat incitanda, et inflammanda. Quaquidemre, nibilomnino civili disciplinæ magis aduersarium est. Huc enim leges respicere, hoc omnibus bene constitutis nationibus propositum esse debet; ut homines magnaru rerum cupidos, quamuis sint sæpenumero sua sponte ad inuandam remp.incitati:gloriæ tamen cupiditate, multo uchementius ad publicæ salntis studium inflamminent. Nam & caratione, maxime sirmari possunt opes civitatis, & ivris equabilitas conservari. Quid enim esset indignius, quam nullum præmium propter magnamerita, claris in rep. uiris esse constitutum? Aut quod pramium excogitabis,quo uirtuti satisficri aliqua ex parte possit, præter hoc dignitatis, or gloria? Quid deinde magis regium est, magis qui magnificu, quam uirtuti debitum dare testimonium: & titulis honestare dignitatem: ut hoc modo, tumiustitia conseruetur: tum etiam, complures in studium nirtutis acrius incitentur? Nec enim princeps (ut iam ad illa respondeamus) potest efficere, ut utilis

ut uilis, or abiectus animus, ad nobilitatis claritatem perueniat : quæ uidelicet non gratia parta, sed anatura profecta, et optimis exercitationibus exculta sit. Potest tamen generosum, et innictum animum, splendidis titulis exornare. Quod quidem non solum honestum est, or rationi consentaneum: sed ita necessarium, ut ea re, salutem reipub. continert existimandum ste. Autoribus quidem maximis, et regende reip. scientifsimis, ad istam senteriam uti possem: sed ego unum tantum Platonem adhibebo: apud quem Socrates in tertio de rep. libro, cum fabula quadam de hominibus armatis è terra editis, ad patriæ caritatem, & mutuam inter se beneuolentiam, ciues impulisset: tum deinde, sic inslitutum sermonem continuauit. Audi, inquit ille reliquam partem fabulç. Omnes qui in eadem ciuitate uinitis fratres estis. Sed deus cum nos informaret, ijs quidem, qui nati et apti sunt ad imperandii, aurum immiscuit:ijs autem, qui principibus in comuni salute defendenda opera nauant, argētum: agricolis autem, at qs reliquis opificibus, æs et ferrum. Ita fit, ut cum ab codem principio ortum habeatis, nobis similes plerungs generetis. Euenit tamen, utex aureo parente, interdum argentea soboles nascatur:ex argenteo aurea. Et similiter omnia ab alijs utcissim oriatur. Iubet igitur deus, ut prin-

ut principes ipsi, primum atq; precipue, adeo magnam curam suscipiant investigandi, o' inspiciendi, quid in animis liberorum suorum immistum sit, ut nibil omnino diligetius animaduertant. Quod si ancum aliquid, aut ferreum,insitum in filiorum sensibus inspexerint:non impediantur misericordia, quo minus illis, munus corunt natura conveniens assignent: o ad opisices, aut agricolas dimittat. Sin ex illis aliquid rursus aureum, aut argenteum extiterit, bonoribus afficiant : et alios quidem ad urbis custodiam; & imperium, alios autem ad urbis anxilium, or militiam euocent. Insideat quin eorum mentibus, fuisse olim oraculo prædictum, ciuitatem; time omnibus bonis euertendam, cum ea ferri, aut æris custodiæ commissa fuerit. I-læc Plato de principis officio, per Socratis personam disputauit. Aquo reliqua omnia preclare, illa postremo divinitus dicta sunt: omnes ciuitatis o pes funditus interituras, cum æs et ferrum, hoc est ingenium humile, omnig uir tutis presidio nudatum, reip. gubernacula tractada susceperit. Ob id igitur non solum bomines industria, et ingenio excellentes, ex agris ad urbis custodiam euocandos, et nobilitatis ornamentis afficiendos, sed ciiamo amplissimo genere natos, si degeneres extiterint, in infimam. turbam: conijciendos esse statuit. Hoc autem

tantam uim habere putat ad rempub. stabiliendam, ut summa quadam religione, cum ab omnibus, tum uel ma xime, à principibus ipsis, quasi divinam legem, ad homi num salutem constitutam conseruandum esse censeat. Quod si ucrum est, omnia ornameta que cogitari possunt, uirtutis excellentie deberi: princeps qui Socratem audire uoluerit, cos qui indigne patiuntur uirtutem,in quocung; hominum genere eniteat, omnibus ornamentis illustrari: omnium primos in agros deportandos, armentis qui preficiedos esse decernet. Nam si virtutis studio ipsius reip. salus atq: dignitas cotinetur:is certe qui uirtuți aduersatur, reip. opes infringit: et communem ciuitatis gloriam labefactat. V t igitur in institutum sermonem redeamus, non potest princeps efficere, ut abieclus animus, at qs demissus ad rerum maximarum gloriam, aspiret. Potest tamen, magnum aninum, et excelsum debitis ornamentis afficere. Itaq; no tam tribuit nobilitatem: quam iam preclare institutam nobilitatis ratione, et singularem animi magnitudinem, egregiæfs uirtutis aut artis prestantiam:honoribus debitis bonestam & illustrem reddit. Iccirco, cum antecedunt merita, tum hæc granissima principum indicia rite consequuntur. Aliter uero non erit ca nobilitas: sed inanis nobilitatis species, fuco o quibusdam medicamentis

#### DE NOBILITATE CIVILI.

mentis illita, et opinione tantii multitudinis cofirmata. C'utis studio, et beneficentia, et is artibus preterea, que semper in bene moratis ciuitatibus floruerut, nobi litari genus: facile palam fiet, quibus uitijs, hec generis claritas extinguatur. Iis nempe, que virtutibus illis aduersantur. Quamuis enim (ut expositum est superius) plerung cotingat, ut qui funt bone fto loco nati, no mediocri sint ad uirtutë indole: sit tamen interdum, et fre quentius quidem, quam esset utile rebus humanis, ut aut à clarissimis viris degeneres oriantur : aut saltemillud naturale bonum, quod animis nobilium innascitur, uitio prauæ consuetudinis intereat. Itaq; cum aliquis adeo malis moribus imbutus, et praua cosuctudine deuin Etus est, ut nullam honestatis rationem ducat: ipse sesein tenebras abdit:et gentem claram, quantum potest, obscu ram, et ignobilem reddit. Quemadmodum igitur equitatis studiti multis nobilitatem comparauit: sic iniquitus, iniuria, indigna in multos mortales contumelia, quamplurimos bonoris possessione deiecerit: cuius quidem rei, calamitosi omnium ferme tyrannorum exitus, testes esse possunt. Nec enim illis solum uita eripiebatur, & dignitas: sed omnibus, qui erant illi sanguine coniuncti: ita ut magna pars illorum codem supplicio necareturs

necaretur: reliqui ucro fortunis omnibus spoliati, necem quidem exilio uitabant: non tamen ignominiam or dedecus effugiebant. Vt enim hic nihil dicam de Phalaride, omnium tyrannorum crudelisimo, in quem universa agrigentinorum multitudo impetum fecit: ut cos etiam qui simili morum immanitate fucrunt, prætermittam: certe Pysistratidæ non aliaratione principatum amisere. Nec enim Armodius O Aristogiton, tantum patriæ liberandæ studio, quantum iniuriæ ulciscendæ causa, facinus illud egregium susceperut. Cum enim Hipparchus Pysistrati filius, Armodium, adoles centem forma & moribus elegantem, quem perditissime amabat, neq blaudis sermonibus, neg magnis promissis, in stuprum illicere potuisset: iniuit secum rationem, quemadmodum repulsa dolorem ulcisceretur. Venit interim dies, qua solennis quadam pompa crat Athenis celebranda:in qua delecte uirgines, sacra quædam calathis reposita, in capitibus patrio more sustinebat. Hic, Hipparchus uenissetempus ratus, quo tempore posset Armodio dolorem gravissimum inurere, eius sororem, in earum nirginum numerum ascribendam curavit. Deinde cum sacra sieri coepissent, eadem, tang sacris illis indignam eiecit, ut facile appareret, non ab alind ascitam fuisse,

## DE NOBILITATE CIVILI

nist ut eiecta,illam publice contumeliam acciperet, quæ in Armodium redundaret. Erat autem hæc apud Athenienses insignis iniuria: qua quide offensus Ar modius, re cum Aristogitove, cui erat in amore comunicata: et alijs socijs adhibitis, contra hippiam I-lipparchi fratrem, natu maiorem, qui tyranuidem obtinebat, coniurationem fecit: et Hipparcho ipsi necem intulit. Hçc coniuratio quamuis tunc minime processifset, excitauit tamen Athenienses ad Hippianinolon go post tempore expellendum, o libertatem recuperadam. Quid Tarquinij?nunquid no ea ratione, Ro ma fuerunt exterminati, quod nibil iure, pleraq uiolentia, or immanitate gerebant? Itaq; cum sextus Tar quinius, patris nefaria scelera imitatus, post multas iniurias, quibus Romanos onerarat, Lucretiæ per uim stuprum intulisset:cum patre, & fratribus in exilium cieclus, sine ulla dignitate, & cum dedecore uixit. Sic etiam Dionysius posterior, cum Dionis uirtute fuisset propter iniusticiam, et improbitatem Syracusis expulsus, Corinthi, sordidam et ignobilem çtatem exegit. Sic innumerabiles proterea, scelere & iniquitate, gloriam et imperium maiorum uirtute partum, sibi ipsis detraxerut:et universe posteritati tenebras offuderut. Hic non amplius immorabor, cum nihil magis perspi-CUUM

cuil esse possit, quam semper iniustitie scelus, genus ob-Jeurii atq; vile reddidisse. Quid deinde ignavia, et timiditate) fooding, aut turpius singi potest, et à uera nobilitate magis alienum? Quid miscrius, quam formidine perterritum, à statu mentis ita discedere quemquam, ut neg dignitatem tueri,nec ulla in re consistere ualeat? Negs libet exemplis omnia confirmare, cum illud constet, multarum gentium decora, propter animi imbecillitatem, & inconstantiam, de manibus clapsa fuisse. Iam quid auaritiæ sordes persequar, et reliquas animi labes? quibus id moliuntur persæpe homines summo loco nati, ut sibi dedecus & ignominiam adiungant: illudq; generis ornamentum ita connellunt, ut nibil malle videantur, quam in turbam conijci vilissimorum homi rum? Cum igitur manifestum sit nobilitatem, or naci, co occidere solere: profecto ut illi uidentur laudibus in colum efferendi, quorum nirtute hie splendor, generi comparatur: ita ij dignissimi certe sunt, quos omnes mortales odio persequantur, quorum maculis, 👓 turpitudine, celebritas ista dissipatur:quando quidem,neg; generis indole,negs maiorum exemplo, ad uir eutem excitari potuerunt, uoluptatis, or turpitudinis vinculis impediti. Qua propter sunt miseratione digni (si misericordia superbiæ & stultitiæ tribui potest)

#### DE NOBILITATE CIVILI.

test) quidam homines imperiti: qui cum nulla ingenij laude floreant', nulla uitæ dignitate, nullo amplitudinis fruclu, ita tamen inani nobilitatis nomine sibi blandiuntur, atq si calo delapsi fuissent. Miseratione inquam digni sunt, qui se beatos es florentes putant, cum tam multis animi miserijs, & interdum etiam corporis agiteutur. Operapræciumest autem uidere, istorum in omni genere insolentiam: tunc autem maxime, cum in regia versantur. Famulorum pars antecedit : pars autem magno agmine subsequitur : ipsi uero in gressu, certis quibusdam numeris utuntur. Cum autem à ianitoribus introducuntur: O omnia circum commouentur : tum demum sese felices, supra quam dici potest existimant. Credo quod illic tandem, contagione plebis minime niolantur. Nec enim quemquam fugit, in quantam religionem ueniat, si quispiam corum, qui sibi beroes uidentur:nec omnino nati, sed à deo aliquo efficiiplebeio homini familiariter admixtus incedat. Cunclas religiones pollui clamabunt omnes: & omnia nobilitatis sacra funditus interite. Quidni inquit mihi placeam, quandoin amplissima familia natus sum? Quin tu igitur geris animum, isto generis splendore dignum? Tu dignitatem illam maiorum virtute comparatam,

tuis foedis factis amisisti. Illi magnitudine animi, integritate, et beneficentia circunsepti, aut maximarum artium disciplinis eruditi, magnum in republica gradum consecuti sunt: tu contratimiditate, flagitijs, atqs sordibus, & omnium rerum inscitia, teipsum in infimam turbam coegisti. Quid est igitur in te,in quo possimus imaginem antiquæ claritatis agnoscere? Qualiscung sum inquit, illustri tamen genere natus Jum. Nunquam ne intelliges homo ineptissime, ornari uirtute genus, neg genere uirtutem illustrandam : sed omnem generis dignitatem ex virtute quærendam? Quid autem inanius est, hoc nobilitatis nomine, si nirtutis ornamenta subtraxeris, atq; ueræ gloriæ fruclum? Virtute autem etiam à generis claritate seinncta, nihil in uita præstabilius, nihil homini melius, nibil naturæ acommodatius: quæ per se splendet semper: o pulsa loco manet: necullo in tempore potest, dignitatis possessione depelli. Sed qua so videamus quem tandem fructum feret, istud nudum nobilitatis nomen, cum res publica in ultimum discrimen uenerit armorum: aut domesticis seditionibus agitata fuerit. Ibi enim uirtute & consilio res geretur : non fumosis imaginibus. Ibi saltem loco cedas necesse est, isti nouitati, quam tanto fassidio flocipendis, Silongo

## DE NOBILITATE CIVILI.

si longo rerum, o uirtutis prasidio sirmata fuerit. Immo inquit, locii eundem semper obtinebo, in quo mei maiores collocati summa cum laude nixerunt:hi autem terræfilij in suis sedibus bæreant: et eas artes persequantur, quas scimus illorum parentes coluisse. Sapien ter me berele dictum, or lepide. V t in rebus turbidis, o afflictis virtutem contemnendo, o ignauæ nobilitati auscultando, foede pereamus. Sed uelim intelligas aliquando, te convitium indignum ijs facere, qui tibi præclara ista nomina reliquerunt. Nam certe ille tui generis autor, or princeps, à quo primumista ucstra nobilitatis insignia profecta sunt, homo nouus fuit. Cum igitur eos homines malediclis insectaris, qui tuis maioribus sunt simillimi : & ca probra ingeris, quæ possuut in tuos retorqueri: non id tantii agis; ut dedeco re tuo labem illorum laudibus aspergas: uerum etiam ingrate et impiete geris, dum illorum splendorem conuitijs extenuas, à quibus hanc speciem dignitatis accepisti. Sed borii iam magnifica uerba, et ineptias omittamus, qui cum ab omni laude sint alienissimi; maiores suos in ore semper habet. Quibus cogruit illud à Dionysiodoro Trazenio frequeter usurpatu, quis patrem laudabit, nisi liberi infelices? Ego uero germane nobili tati, que et ex ipsius uirtuits stirpe generata est, et eade. uirtute

nirtute nititur, summum honorem haberi par esse puto. Istos autem, qui nobilitatis fabulam frigide nimis, & insulse peragunt, uellem omnium sibilis excipi : et thea-

tro, perinde at q; dignissimi sunt explodi.

Mus, qui nouos homines, industria, et uirtute preditos maledictisinsequuntur: cum ipsi sint omnibus flagitijs inquinati:nunc illa quessio relinquitur, utri sint anteponendi. Ii ne qui nullo dome stico exemplo incitati, famam tamen virtutis egregiæ consecuti sunt? an illi potius, qui gloriam maiorii uirtute quesitam omni pe-Hore coseruant? Est enim questio anceps: cuius utrags pars, potest probabiliratione defendi. Potest enim ho nonouns boc pacto causam tueri suam. Ego nec ullis institutis domesticis, nec ulla maiorum meorum celebri tate pronocatus in gloria incubni. Nec alienis opibus, sed mea ipsius virtute, id assecutus sum, ut ad honores summos aspirarem. Genus que meum, quod, antea in obscuritatelatebat, illustravi: posteris autem meis, novilitatis initium dedi, & egregiæ uirtutis exemplum. Tu ucro qui illustri loco natus es, plurimum instrumêti id gloriam habuisti. Primum stimulabant to exempladomestica, of status ille, quem tui tenuerunt : deinde liberalis educatio, & institutio: postremo hominum expectatio:

## DE NOBILITATE CIVILI.

expectatio: quæ omnia tibi quasi necessitatem attulerunt, ut in virtutem incumberes. Neg; tanta est es gloria, quam tibi peperisti, tuorum facta imitando: quantum illud dedecus fuisset, si domestica laudis studium turpiter omisisses. Vi igitur, at que necessitate coactus magna gessisti. Mihi contra licebat in tenebris delitescere:præseriim cum amnibus illis instrumentis carerem, quæ magnum tibi adiumentum attulerunt. Cum igitur non ulla necessitate astrictus, sed amore uirtutis impulsus, animum ad res geredas applicui:ides tam multis difficultatibus implicatus, summa cum laude pressiti : innidiamés inimicam nouitati, nirtutis prestantia superani: nibil causa esse uideo, cur sit mibi nobilitati cedendum. Hac homo nonus. Quid contra nobilis? Ergo tume, cotra ius omne, de possessione lau dis deturbabis, tam muliis ætatibus confirmata? Non uides hereditatem eius gloria, quam mei maiores adepti sunt, non minus ad me pertinere, quam prædia: quam uillæ: quam reliqua bona, quæ ad me, tanquam ad ucrum hæredem lege redierunt? Quid igitur obstat, quo minus huius dignitatis fructum, et macipium, in meis bonis numerare debea, eius q; possessionem omni contentione tueri? Quod si ita est, iam uides quam multis in locis, bçc laudis bçreditas fuerit amplificata, antequam

entequam ad me perueniret. Quoties enim accidit, ut aliquis meorum gentilium pulchrum aliquod facinus susciperet: toties scito, adauctum suisse boc dignitatis Patrimonium. Omnia igitur meorum gesta, ad meam gloriam renocare possum: quando quidem, illorum ne-Stigijs ingressus pugnaui, ut meorum decori non deefsem. Tu igitur tua tantum uirtute clarus es, Ego non tantum mea, sed etiam meorum. Quantum uero ad gloriam domesticam attinet, qua dicis nobiles ad uirtutem necessario excitari; immo pleros quidemus, gloria parentum contentos quiescere: nec ultra quippiam moliri: quod satis babeant, frui laude labore alieno quæsita. Quorum consiliam, ut reprehendam, id tamen liquet, nobiles homines, nulla tantum re, quantum nimielatione, & magnitudine ad res gerendas incitiri. Hæc o alia multo plura possunt in utramgs sententiam adduci: ita ut relinquatur ratio sane diffiilis ad iudicandum, uter alteri sit præferendus: si uidelicet utriusquirtus æque late pateat. Nam si faciamus ipsius honestatis contentionem : nirtutemés Sam proprijs ponderibus examinemus: illius uirtus Je uidetur longe admirabilior, qui primus è familiæ bscuræ latebris, emersit in lucem:industriaq; sua laudem, & gloriam consecutus est. Si uero uita fun-Etis est

#### DE NOBILITATE CIVILI. LIB. II.

aliquid tribuendum: corum s memoria, qui praclare de republica meriti sunt, quod or ratio possulat, or leges pracipiunt, est post illorum mortem omni studio conservanda: ij qui secuti exempla maiorum suorum, in gloria cupiditate incumbunt, non iniuria preferuntur. Nequenim solum corum industria, ucrum etiam parentum merita ponderantur. Est igi-

tur anceps contronersia quam alijs dijudicandam relinquo. Mihienim satis est demonstrasse, id quod etiam fortasse
sine ullius explicatione satis
apertum est, omnem gene
ris splendorem, cofamilie clarita-

tem,à fonte uirtutis

ortum habuisse,

# AD LVDOVI-

CVM PRINCIPEM

CLARISSIMVM REGIS

EMANVELIS FILIVM,

RII DE CHRI-STIANA NO BILITA-

LIBER PRIMVS.

On cram nescius, Ludouice Princeps invictissime, cum has nostras cogitationes literis mandare instituissem, fore, ut hic nosterlabor, in doctorum hominu vituperationem gravisimam veniret. Quidă enim

temeritatis et audacie nomine me condemnabunt, quod tantam rem sim animo complexus, quantam uix homines exquisita do chrina, prestantis ingenio praditi suscipere ausi fuissent: quosdam autem offendet, quod negi rerum magnarum tractatione, negi orationis ornatu, uidebor suscepti muneris magnitudini, aliqua exparte satisfecisse. Alij igitur in me prudentiam, alij uero ingenij uini, oracumen desyderabunt. Quibus, antequam in huius operis disputatione ingrediar, bus, antequam in huius operis disputatione ingrediar,

breuiter respondebo. Equidem, of si nunquam ita meip sum amaui, ut misi uel ingenij laude aliquam, uel do-Arinæ alicuius profluntia a sumerem: id tamen ingenui adolescentis, et in preclara studia incumbëtis officium esse duxi:mediocribus rebus minime contentum, altisima, atq; uehementer ardua consectari. Nam nec ille summus lo cus est omnino desperandus, et in medio non licebit insistere, nisi illi tantummodo, qui ad summii ma ximo animo contendet. Bene enim ueteri pronerbio admonemur:ut ad rerum fastigia nitamur:si media tenere cupimus. Quod si nibil animo, at q studio comple Eti fas hominibus fuisset, nist quod primum uirium suarum imbecillitaticonuenire putarent: neminem existimo unquam, ad ullam artium, non dicam perfectionem, sed ne mediocritatem quidem fuisse peruenturum. Nec enim Platonem pfum opinor, cum primum sese ad scribendi studium applicuit, tantum de se sporasse, quantum postea periclitando, cor audendo consecutus estineq Demosthenem, ingenio suo tantum initio tribuisse, ut se fore aliquando Pericle superiorem, in animum induceret:neg Ciceronem suspicatum fuisse, cum primum ad dicendistudium excitatus est, sibi dinine cuiusdam, et incredibilis eloquentiç palmā reservari. Sed cum nis cuinsdam præstantis naturæillos admonerei,

ut ad mulio maiora conarentur, quam qua essent co tempore uiribus suis accommodata: suminum illum eru ditionis, es doctrinæ gradum consecutisunt. Quid autem deijs dicam, qui mediocri do clrina culti, et cruditi fuerunt? Petuissent ne illum ipsum locum obtinere, nisi supra vires suas audendo, scipsos ad maximorum hominum imitationem, ardenti studio cotulissent? Nunquam cuim tam bene cum rebus nostris agitur,ut cò quò cursum habemus, omnino feliciter appellere na leamus. Quo circa, omnibus qui alicums artis proclaræ laudem admirati fuerint, fumma cocentione enitendum est, ut no ad ea tantum, ad que pervenire cupiunt, sed ad altiora ciiam contendant: quo tandem co, quò cursum inslituerat, facilius prouchantur? Cum sit igitur exploratum, neminem in aliquo numero esse posse, mst summa studiosissime sequetur: no ij sunt in crimen audacia uocandi: qui conatum adhibent, ad maximas res suscipiendas cimmo potius, illorum, qui id non tentant, ignauia, atqs desidia est summopere reprehendenda. Nec me illorum oratio à scribendo deterret, qui genus alind dicendi uberius, et ornatius, quam id, quod pro ingenij nostri imbecillitate possumus in bac disputatione sequi, fontasse requirent. Nam si ea tautum, qua anobis augeri literis, & illustrari a coope has the queunt,

queunt, tractare concessum fuisset:nemo unquam scribere aggressus effet, ea, quæ non dico uerbis exprimi, sed nec omnino, concipi mete, atq; cogitatione possunt. Quis cinim tanta divinitate ingenij, aut tam admirabili dicendifacultate præditus est: ut de Chrisliana pietate, et religione, de sanctissimis Christiani nominis mysterijs, in quibus, magna ex parte nostra uersabitur oratio:postremo, de Deo Optimo Maximo disserere pro dignitate ualcat? Atqui, tantum abest,ut ij qui statim initio, rerum magnitudine franguntur, et hoc timore debilitati, se ad alia queuis potius, quam ad Christianç dignitatis ornamenta stylo celebranda conferunt, uerecundiæ sibi laudem asciscant:ut etiam, in reprebensionem interdum impietatis incurrant. Omnes itags, qui aliquid de liveris consecuti sunt: in uera pictatis studium fuerunt ardentius incitati: boc animo semper extiterunt, ut scelus inexpiabile ducerent esse,ingenium suum, ad res alias excolendas, que abhorrerent à dignitate religionis adiungere: cum tamen uiderent, nulla quantumuis admirabili eloquentia, posseres tantas, tamás divinas explicari. Multa igitur ab illis relicta sunt ingenij monumenta, pariim oratione culta, partim etiam horrida er impolita:plenissima tamen grauitatis, er ardentissima pietatis significatione

significatione commendata. Quin etiam, multi ex illis omnes dicendi festiuitates, o orationis lumina, tanquam res leues, atq; pueriles, et religionis dignitati parum consonas neglexerunt. Quo circa, minus est nobis laborandum, si conata efficere, et quo iamdudum cupit animus aspirare non possimus: cum et rerum magnitudine,et summorum bominum exemplo, et autoritate defendamur. Illudautem admonere supernacanen est, incidere sæpe multa, in tractatione rerum sacrarum, in quibus, non facile est tueri latini sermonis elegantiam:ijs presertim, qui non sibi durissimas quasdam leges imposuerunt : & animi sensa clare, & impolite, potius, quam obscure, et eleganter expromere malunt. Nec enim uereor, si uerbum aliquod interdum in ijs libris barbaru, aut peregrinum posnero, quod tamen sit ex sacrisliteris depromptum, quin cares mibi apud equos iudices fraudi sit futura. Sed inepte facio, Am plissime Ludouice, qui aliorum iudicium formidem, in eo libro, quem ad te unum scribo? Nec enim est mibi du bium, quin bacnostra, qualiacunq sint, magis ex ani mo quo scribuntur, quam ex aliquo scribendi artificio ponderanda existimes. Quanquam id quidem facio audacius, singulari tua humanitate, & commentoranda beneficentia pronocatus. Cum enim libellum quendam † 11

quendam de nobilitate ad te misi sem, nulla quidem elegantia, neq doctrina perpolitum: illud animi mei in te ardens studium tibi non ingratum cecidisse, non solum muneribus in me collatis ostendisti: uerum etiam, quod longe pluris facio, perhonorifico sermone declarasti. Nec enim possum distimulare, me, quamnis minime laudis auidus sim, non maximo tamen gaudio rum cumulatum fuisse: cum non dubitarem, quin tanti principis, tamás diunis uirtutibus ornati testimonium, omnibus dignitatis ornamētis, ad gloriam antecelleret. Primum itaq;, amore quodam religionis incensus, deinde studio amplitudinis tuç concitatus, aliquid multo amplius complexus sum, de quo, in ijs tribus libris disputarem. Et quanquam de nobilitate inscripti sint, longe tamen diversa ratio est, quam in præsentia secutus sum, ab ca, que comentariis illis nostris continebatur. Illic enim de naturali tantii uirtueis indole, in certis gentibus elucente disseruimus : quæ si excitetur, & exercitatione confirmetur, perficit illum naturalem ge neris spendorem, quam nobilicatem appellant. In quo quidem sermone, cum primum dialecticorum more nobilitatem definiences, o in partes tribuentes, eius vim Orationem explicare conatiessemus: tum de illius origine, et antiquitate diximus, us p ab beroicis téporibus, OMNEIR

omnem ueterem memoriam repetentes. Postremo cum nobilitas, ut humana omnia sit bonuuarium, et commu tabile:quibus artibus id generi lumen accederet:quibus contra uirijs, extingueretur, ostendimus. Omnis autem nostra disputatio, eò perinebat, ut demonstraremus, nobilicatem, uirtuiis radicibus innixam sustentari: uirune nero fracta, atqui debilitata concidere. Sed quomiam,omnis illa nirtus, in qua tum magna ex parte nostra oratio nersabatur, quamuis babeat speciem amplam, et illustrem: non tamen attingit, illam perfectam uirtutis rationem : sed in cimli quadam exercitatione consistit, humana magis opinione celebrata, quam nero illo, dinino q; lumine sanclitatis illustrata: nisum est mi--hi, altius repetito principio, innestigare, quam nimba beat uera, perfectaquirtus: nt illa scilicet perspecta, possimus intucri, ubi consistat perfecta illa, omnibus & numeris absoluta nobilitas. Cum enim generis claritas à virtutenas catur : consequens est, ut cam tantum magnam, or ucram generis claritatem existimemus: quæ abilla certa, atqs constanti virtutis ratione profeda fuerit, quæ scilicet non ostentatione, sed ueritate tuctur dignitatem. In boc igitur opere, primum illam virtutem, quæ constat opinione, à uera virtute dislinguentes, illius nobilitatis ornamenta quæ

quæ divino munere Chrisliano generi, concessa sunt, explicare conabimur. Sed cum uirtutis vis intelligi non possit, nisi fuerit ante constitutum illud ultimum omnium bonorum, ad quod omnia uitæ consilia referenda sunt: siquidem virtus nibil aliudest, quam certa uia, atq; directa, dirigens ad illud summum omnium rerum expetendarum: cum igitur uirtus sine ultimi finis explicatione intelligi non possit: principio aggrediemur explicare, quod sit illud bumani generis ul imum, ad quod destinatinatura sumus: en unde honestatis universa ratio defluxit: o in quo summum bominis bonum continetur. Nobilitas enim uirtute spolista, ne intelligi quidem potest: ni: tus nero nistin nerum finemrespiciat, nulla censenda est: ita fit, ut nist summi boni ratio penitus nota fuerit, nulla nobilitas constare queat: Deinde, cum generosi animi, at q magnifici sit, alta contucri: or insima omnia negligere. certum est, eum tantum nobilem, & splendidum dici debere, qui summum aliquod bonum, & excellens intuetur. De finis igitur islius ratione, item de generis humani conditione, or dignitate, postremo de illius ruina & occasu, in hoc primo libro scribere institui: ut sic tandem aditus ad hominis perditi restitutionem, o nominis Christiani decus, mihi comparem.

Ale.

Initate, singulariés, es propemodum divina benignitate, qua tuos omnes semper fuisti prosecutus, hac scripta nostra recipias. Satis enim magnum pramium arbitrabor, esse meis laboribus persolutum: si intellexero, hoc meum erga te in hoc scribendi genere studium, tibi non prossus iniocundum contigise.

Tigiturab co principio ordiamur, satis constat, omnes mortales in aliquem finem respicere: quo proposito, in actiones incumbunt. Hunc autem ultimum finem, uno ore omnes appellant uitam beatam, florentem, atq; felicem, omni genere mali uacantem, omnibus bonis affluentem. In quo tamen insic ista felicitas, fuit semper inter mortales summa, perpetuaqi dissensio. Quali enim quisqi animo præditus est: talem de summo bono opinionem aucupatur. Principio enim, qui se totos corpori dediderunt: neg; cernere oculis potuerunt pulcherrimam sui partem: ij uel in divitijs, utl in corporis voluptatibus, illud vitimum ponendum esse statuerunt. Partim enim existimabant, felicitatem omnium commoditatun affluentia contineri: casq; commoditates, quas. Jolas intelligere poterant, ijs dinitiarum opibus parari uilebant : partim, cum nullam maiorem suaui-

tatem sentire potuissent, ea; quæ sensibus dulcem notum affert : ipsamý; felicitatem, omni genere suavitatis completam esse ducerent : noluptatem corporis omni studio complexe sunt. Qui autem graniore aliquo morbo corporis, aut fortunæ iniuria fuissent uchementius oppressi: in corporis integritate, aut in illius mali depulsione, quo acrius urgebantur, summam uitæ beatæ consistere statuebant. Horum autem omnium error, o inscitia, est execranda magis, quant uerbis o oratione refellenda. Quis enim non nidet, corum amentiam, qui cum or animo or corpore coustemus: alteram tantum sui partem, er eam quidem longe multumés inferiorem, nobises cum belluis communem amplectuntur: alteram nero, quæ formam et speciem dininæ mentis habet; flocipendunt? Sunt deinde alij (ut ab isto bominum genere turpi, or abie-Ao discedamus) elatiore animo præditi, paulo q; acutius videntes naturæ uim, qui bonores & dignitates omni diligentia consectantur. Est enim nobis innatum splendidum quiddam, atq; magnificum, appetens honoris, & principatus, quod in ijs qui excelfo animo sunt, apparet facillime. Isti tamen primum in co grauiter errant, quod ex imperitæ plebis opinione pendent: O' in insipientis multitudinis rumo-

re, ucrà

re, uera laudis puchritudinem inesse constituunt. Deinde quod honores, & imperia tanquam ultimum uitæ præmium, offinem speckant. Illud enim ultimum bonum, constans, fixum, o stabile, non harium, fragile, & caducum, nec in quo uanum uulgi testimonium dominetur, ponendum est. Deinde qui conuenit, in co finem collocare, quod nunquam per se expeti contingat : sed semper ad alind referatur? Videmus autem, omnes qui ad rem publicam accedunt, tribus maxime de causis honores ambire. Quidam enim, ut potestate maiore praditi, omni genere uoluptatis, o omnibus nita commodis potiantur: alij deinde ut uirtutis nomen obtineant: ualet tnim plerung civilis prudentia, ac egregia virtutis opinio, in co, qui est in maxima dignitate constitutus. Sic enim nulgo homines opinantur: non temere fuisse bonores illos ad quempiam delatos: sed propter aliquod uirtutis insigne meritum. Postremo qui melius instituti' sunt: ob id petunt sæpe numero magistratus: ut in republica gerenda, omnibus illis uirtutibus quibus ornati, o instructi sunt, magnificentissime perfruantur. Nam qui institiæ, integritatis, & constantiæ fructum capere concupierit: non aliunde poterit uberiorem colligere: quain ex eo dignitatis gradu, in quo. fibi

sibi solum, sed ciuibus universis, in maximis rebus usut esse possit. Cum igitur quidam, ut possint facilius commodis, or noluptatibus expleri: quidam ucro, ut virtutis nomen aucupentur: alij postremo, ut sese in studio virtutes exerceant, servient honoribus: inprudentissime faciunt, qui in illis nitæ finem collocundum esse putant. Siquidem sinis ultimus, non alio refertur, sed omnis propter finem expetuntur. Quo circa, uoluptates, corporis integritatem, & reliqua eiusmodi, in insimum bonorum ordinem, si bona illa appellanda sunt, coniscienda putemus. Honores uerò, non ambitionis studio, sed ratione consectemur interdum: ut quamplurimis prodesse possimus: non ut in illis uitæ præmium constituamus. Sed iam istas multitudinis opiniones omittam; ut ad eorum sententias, qui se uitæ magistros esse professi sunt, gradum fa cere possim. Non tamen ad omnes. Esset eniminfinitum, persequi tam multas opiniones: quam multa philosophorum monumentis, & literis mandata sunt. Illos autem omnino prætermittam, quorum sententiæ nullo modo discrepant, à multitudinis opinione. Nempe qui cu se flagitis inquina sent:nibil aliud turpitudinistenebris occeçcati uidere potuerunt:nisi, quod ad voluptates corporis, atque commoda pertineret. Cyrenaicos

Cyrenaicos igitur nescio quos, Hieronymum Rhodium, Aristipum, o qui utrius q; sententias complexus est Epicurum præteribo. Nec enim digni sunt, qui ueniant in numerum corum, qui doctrina o ingenio sunt præstantes existimati.

TTigiturad philosophos ueniamus, satis constat V Academicos, atq; Peripateticos, triplicem bonorum ratione posuisse. In primo ordine illa collocat, que animum perficiunt. Que quidem rursus in duo genera dividunt. Alia siquidem mentem instruunt, ad plurimarum rerum scientiam: alia uero uoluntatem, ad omnem uirtutem, quæ prudentiæ moderatione gubernatur, erudiunt. Secundo loco ea numerant, quæ pertinent ad corporis perfectionem, or incolumitatem. Postremo ca bona, qua fortuna, er casu proueniunt, in insimum ordinem consiciunt. His autem omnibus bonis in unum collatis, compleri uitam beatam putant : ita tamen, ut uirtutem, ueluirtutis usum, præcipue ample Hantur : opes uero, uel corporis, nel fortunæ ita retineant, quasi quasdam nirtutis satellites, at 93 ministras: qua illi ad nutum adsint: et sine quorum operis, existiment, haud quaquam commode posso fungi suo munere uirturem. Felicitate uero ita definit summus, o doctissimus vir Aristoteles. Est inquit animi

animi aclio, secundum maximam uirtutem, per omne uite tempus suscepta. Virtutem autem maximam, sine illis, uel corporis, uel fortunæ bonis exerceri posse, minime cenfet. Nec is ullo modo est, qui uitam beatam dici debere putet, cam quæ aliquando est in maximos mærores,et calamitates peruentura. Statuit itaq;,ut omnes nitæ actiones illucrespiciant, ut animi nirtutes egregie comparentur: deinde reliquis bonis ita circunfluat, is qui beatus effe studet ; ut negs uite cultus, & uirtutis officium propter inopiam deseratur: uccipse fortunæ & corporis facultates, ad aliud prius, quam ad decus et honestatem referantur. Hæc autem cum ad humanam uitam aprissime dicta esse uideantur: ira sunt omnium ferme opinione comprobata: ut nulla unquam sententia à pluribus recepta sit. Nam et nirtuti primas defert, cuius splendore, bomines bene instituti maxime ducuntur: 19 cum reliqua bona nel corporis, nel fortunæ hand contemnenda putat: popularis efficitur. In qua tamen opinione, quam multa uitia sint, facile perspiciet, qui rem ipsam diligentius animaducrtet. Maxime uirtutis usu, in vita diuturna, persici uitam beatam putat. Age, im nideamus, quæ tandem sit ista virtus vitæ felicis effectrix: aut quibus studijs cam nobis comparabunus; quibusué

quibusué notis honestatem, ab honestatis simulatione distinguemus. Mihi enim non nenit in mentem suspicari, unde uirtus intelligi possit: nisi prins ultimi boni rationem perspectam habuero. Nec enim uirtus aliud est, quam rationis perfectio ad ultimum uitæ consequendum. Rationem nero perfectam, tuncinquiunt esse: cum instar eius qui aliquo sagittam, aut hastam collimat: ita ratio aliquem finem propositum, tanquam signü intuetur, in quod dirigat omnes actiones. Nullo igitur modo uirtus percipi potest, nisi comprehenso yes percepto fine: quod etiam Aristoteles ipse decrenit: quandoquidem, ante quam de uirtute disputaret, ultimi boni rationem explicare aggressus est: ut scalicet illo constituto, quænis & natura nirtuis esset: quidq posset efficere, cerneretur. Quod tamen præstare non potuit. Quæro enim, quod sit summum illud bonum, cuius ut compos efficiar,omnes sint mihi subenndi, or excipiendi labores. Hic'mihi omnia bona enumerat, cuius copia uitam beatam contineri putat. Et primo loco omnia nirtutis officia. Iam boc quidem preposterum esse, manifestum estifinem ex virtute cognosci:non ex fine nirtutem. Sed demusid, ut tandem quidurtus sit dispiciamus. Virtus inquit, est constans animi affectio, consilio parata, consistens

consistens in quodam medio, coq; rectaratione constituto. Longius quaso progredere, nondumenim virtutemuideo. Qua tandem est ista recta ratio, quam in uirtutis definitione posuisti? Ea inquit alio in loco, que nullis tenebris impedita, facile eum fine cernit, ad quem sunt omnes actiones uitæ referendæ. Rursus me ad finis inuestigationem renocas, quem ut probe tenerem, ab illo, ad uir tutis consyderationem mereiecisti. Quid quæso alindest, in orbem circunferri: si hoc non est? Virtutem cam esse ponis, quedirigit ad finem. Rursus ita finem describis, ut nisi prius uim uirtutis cognitam babeamus: quid fints sit, ne suspicari quidem possimus. Hæreo igitur, negs quid uirtus sit, negs quorsum ferat intelligo. Sed utista spinoslora linquamus, uidendum est, num ca felicitas, quam posuit Aristoteles, eius modi sit, ad quam valeamus aliquando peruenire. Nam si ca est, quæ neg; parabilis est; neg; alicui contingere potest, propter rerum humanaru'n inconstantiam, er imbecillitatem: quem fructum uitæ communi feret, ista beatæ uitæ descriptio? Præterca, cum omnia qua sunt in rerii natura, fere semper suum finem a sequantur:uebemenier absurdum est, arbitrari, solum bominem, cuius causa omnia qua nide, mus oculis, creata sunt, nunquam suum sinem adipisci,

quod

quodest Aristoteli necessario consitendum. Cum enim summum bonum in bac uita ponit: T cam uim fortunæ tribuit, ut cius aliquo grauiore cursu, possit obteri instituta felicitas: id nidetur statuisse, omnes mortales esse semper miseros. Quis enim est, cui data sit immunitas corum malorum, quibus hanc uitam oppressam, et afflictam videmus? Ecquis inquam est adeo liber, & immunis, quin granissimis interdum malis urgeatur: uel saltem non extimescat cas clades, quibus uita beata, si modo illa beata est appellanda, corrumpi & amittipotest? Omnes enim mortales, ista conditione nascuntur, ut magnam nitæ partem exiguant, in lacrimis or morrore, infinitis, malis, or calamitatibus implicati. Nec ex omni bominum memoria, aliquis unquam inuentus est, cui mon multis partibus plura mala, quam bona contigerint. Solon ille Græcię sapientissimus, interrogatus à Crœso Lydiç rege, quem putaret esse beatissimum: Tellum quendam Atheniensem retulit : qui in patria florente, liberos, oforma, o uiribus excellentes susceperat: o postremo morte clarissimam, pro patria dimicans oppetierat. Annumeranit etiam Cleobin, & Bitona arginos: qui enm egregio pietatis officio erga matrem functifuissent: à uita digressi sunt : cum mater à Iu-

none, cuius erat Sacerdos, precata esfet, ut illis largiretur, quod maximum homini prestari posset à Deo Fuit illes igitur (ut ferunt) mors, præmium pro pietate constitutum. Hosille tres, qui è corpore excesserant, beatos esse censuit. Nemini nero, qui in uita maneret, id concedi posse confirmanit. Longo enim tempore, inquit ille; multa quæ uolumus, aspicere, o perpetiopus est: negs dies sequens, idem omnino affert, quodattulit antecedes. Omnis igitur homo o Crosse, est obnoxius calamitati. Tu mihi quidem opibus abundare, o multis nationibus imperare uiderés. Illud tamen, quod à me quasseras, nunquam tibi tribuendum putabo, nist prius audiero, te cum dignitate, uitæ spiritum extremum edidisse. Nec enim ille qui plurimas divitias congestas babet, illo qui in diem vivit, beatior esse potest: nisi eadem fortuna, rem bene geren. tem, ad mortem usq; sequatur. Hactenus Solon. Cuius uerbasi perpendas, intelliges plane, ne illos quiden. tres, fuisseillius sententia beatos. Sed cum nir insigni sapientia clarus, in communes hominum miserias inspexisset : cum is actum esse præclare existimanit qui antequam graviore clade, aut erumna premerentur, à uita discessissent. Nonitage molessijs, omnibus nacuos extitisse, bestos tamen preomnibus alifs fuisse, 91105

quos in uita cernebat innumeris doloribus intercludi, ut dicabat. Quemadmodii inquiunt futurii fui se beatum Priamu, si no ita diunixi set. Non quide quod in ætatis flore, omni doloris acerbitate caruisset. Fuerat enim captus ab hostibus: multas q; iam in castate calamitates hauserat. Sed qui morte abstractus fuisset, ab omnibus illis cladibus luctuosissimis, quibus postea fuit, miserrime circunuentus. Non uidisset inquiüt, Hectora ad Achillis currum religatum trabi: sacras çdes, suorum sanguine funestari: civitatë universam crudelissime uexari,diripi, et incedi:omniaq: sanguine, et incedio misce ri:et reliqua, que in illis heroicis calamitatibus recesentur. Sicigitur illitres coparatione habitisunt selices, quod mortetempestiua, illis granissimis malis, quibus if qui din ninnnt, asidue conflict atur, erepti fui sent. Qui potestigitur in ea uita, summu bonum esse, è qua quaniprimű discedere, sit divinum beneficium sin primis itags celebratur uulgatissimű illud Sileni responsum, nempe optimű non nasci:proximű nero, quamprimum ad mor tem ire. Quod quidem redissime dicitur, si ad communes uitæ miserias, et acerbissimos casus spectes: nec in alium finem respicias. Memorant esse quandam in Thracia gentem, que infantes in lucem editos, moerore Tlamentes excipiat: suorum uero funera, tripudio

G' cantu prosequantur. Initis enim uitæ, tanquam malorum omnium principio, lacrimas existimant conuenire:mortiuero,taquam miserarium sini gratulationem. Sed quid plura in banc sententiam disputo? Non modo enim antiquorum testimonijs, sed etiam nostræmemoriæ infinitis exemplis, perspici potest: neminem unquam fuisse, qui non sepisime curis, angoribus, periculis, innumeris morbis, or calamitatibus premeretur. Colliguntur à viris doclissimis, pauci admodum, qui unlo omnium mortalium beatisimi putabantur: quales fuerunt Metellus macedonicus, Cæsar Octavius, L. Sylla, et panci admodum præterea. Horum autem varios casus, er ancipites percensentes, et ea mala quibus sæpissime agitati fuerunt, enumerantes: ostendunt facillime nobis humanæ miseria grauitatem. Namsi ij qui fortuna ualde secuida usi sunt, huius uite acerbitates effugere no potuerunt: quiderit de reliquis omnibus existimandum, qui sunt omnium confessione miseri? Quod si fortuna sit alicui adeo propitia, ut omnia uitæ commoda in eum conferat: bunc semper uidebimus, tragicos exitus, o uchementer calamitosos babere. Quod accidit illi Polycrati Samio, qui cum summa felicitate, per omne uttæ tempus usus fuisset : tandem bostium proditione, nita or formortemequid Cambysis exitume? Quid magni Pompei tristissimum funus referam? Quid alios innumerabiles percenseam materia prabentes ad gravissimos luctus etiam in tragedijs et fabulis excitandos? Cum ipsa vita communis fateatur, nihil in terris esse homine calamitosius. Si igitur quod Aristoteli placet, ista bona vel corporis, vel fortuna, ad beatç vita cultum requiruntur: or mala contraria vitam miseram efficiunt, nemo certe beatus esse poterit. Nemo est enim quin gravisimis interdum malis urgeatur: vel saltem, quod idem valet, ea qua possunt homini evenire, noctes or dies non formidet: instar eorum, qui describuntur apud inferos:

Quos super atra silex iam iam lapsura, cadenti

Imminet assimilis.

Frustra igitur uir tantus operam suam consumpsit, in in eius beatitudinis explicatione, quam possunt quidem optare multi:nemo tamen assequetur. Quod si tantum ingenium, tantam industriam, tantum in explicandis rerum naturis studium fesellit, quid in uita sequendum essetiminime mirum est, si reliqui, quorum neqs simile acumen suit, neqs par in indagatione ueritatis industria, lapsi, o decepti sunt, quales stoici fuerunt.

g iij Florum

Torum autem princeps Zeno, nir granis et con-A lineus, ce qui ut sibi quide uidebatur, aduer sus doloris stimulos, et fortunæ fulmina solius virtutis armis egregie tectus effet: corpus omnino contempsit: omnemg; felicitatem animi bonis terminanit. Eatamen dicit, que à nullo-niro sapiente, qui non esset eidem sententia consecratus (sit enim sæpissime, ut multa non animi indicio, sed constantiæ causa defendantur à multis) ea igitur dicit, quæ nec ab eruditis probantur, or irridentur ab indoctis. Vult enim, ut sit animusita constantia fundatus, & constitutus : ut ne tantulum quidem unquam commoucatur. Nefarium enim facinus existimat, angidolore & solicitudine: gratia aut misericordia flecti: impelli cupiditate: ira, odio, aut aliqua perturbatione mentis incitari. In hoc autê statu,omni motu nacăte, quam greci dona beiast appellant, summum bonum contineri putat: ita, ut qui illum fuerit assecutus, sapiens, Rex, atq; beatus sit existimandus : reliquos omnes tanquam stultos, servos, o omnibus malis inquinatos contemnit, o pro nihilo ducit. Principio autem summum bonim in bumana dignitate collocare, ita ut nullo dolore corporis, nulla graviore calamitate possit illa virtus, a beata uita deseri, est hominis splendide magis, co magnifice,

magnifice, quam sapienter & uere disserentis. Nam cum animus ipse sit naturali amores coniunctione corpori deuinctus: fieri certe nulla sapientia potest, quandiu ista coniunctio manet, quin corpore doloribus oppresso, animus conficiatur ægritudine. Si igitur rede censent stoici, animum ægritudine occupatum, in miseria esfe: fateantur necessest, si non ueritatem extorquere, o sensibus uim afferre nelint, neminem quantanis sapientia præditum, in totius corporis doloribus esse beatu. Nam si sensus nihil ad nos pertinerent: corpusés ipsum non esset hominis parsitune potuissent cuiuis homini mediocri probare, eum cuius corpus uratur, nihilominus tamen esse beatum. Cum autem animo & corpore constemus, qui possumus quandiu hçc uita manct, summum bonum, id existimare, quod alieram tantum nostri partem amplechitur; alteram nero in malis descrit: presertim cum natura ita cogente, ipsa mala corporis, in animum redundent. Sapienter enim à uiris doctrina, er ingenio præstantibus est existimatum, iram, et cupiditatem, fui se animis nostris à natura utiliter insertas: ut animi ipsi, corporum quorum custodes esse debet saluti consulerent. V t scilicet cupi ditate salutaria corporibus appeteret irauero noxia, et incomoda populsaret. Cum igitur secundii naturam fit ina

sit ira o appetitus: necesseest, cum aliqua species maximi boni, aut extremi mali, animis nostris obuersabitur: ut animi ipsi, maiore quodam impetu concitati, uel in bonum alacrius ferantur: uel malum uehementius formident. Cum autem formido, ut de alijs motibus sileam, cogente natura in animum inuaserit: ipsam stoicorum felicitatem, qua in indolentia consissit, facillime dissipabit. Iam ut suis argumentis om ia coficiant, quid tandem ex corum decretis, ad humani generis utilitatem transferre possumus? quæ uitam omni rationi labefactant: cum omnes motus nostris animis innatos, o quibus ad nirtutem interdum acuimur, euellunt radicitus. Quam facileid sit omitto. Nemo est enim qui nesciat, id humanæ naturæ repuguare: et qui stuporem illum, quem stoici appellant tranquillitatem, animis inijeere uolent : cos non hominis bonum constituere: sed omnem sensum humanitatis extinguere, & sepelire. Id igiturquod notum omnibus est omittamus: or quam salutaris ea sententia sit hominum coetibus, inspiciamus. Hostium nunciatus aduentus ciues terret nebementius. Omnis igitur civitas metu turbata, in maxima cura versabitur, quo possit illud malum à se depellere. Principes ciuitatis consilio & autoritate, communi saluti prospicient: inuentutem in armis continebunt:

continebunt : prasidia di sponent : reliqui omnes prosequis qui sedulo efficient, quo illa externam uim, quam quidem malum, & id non mediocre effe statuunt, à sinibus arceant. Vir autemille magnus, or grauis, in ca totius patriæ formidine, nullo modo is erit, qui priuato otio publicum negotium anteferat. Cur enim se, leuissimorum hominum causa, à sapientiæ studijs abducet? nullo modo faciet. Immo in co ciuitatis uniuerse tumultu: constantiam illam suam retinebit. Irridebit interim, atq; contemnet, eorum hominum leuitaiem: qui id tanquam malum formidet: quod nulla ratione in malorum numero sit habendum. Ism uero cum urbem obsidione cingi niderit : & summis undiq uiribus oppugnari: risum tenere non poterit: animaduertens ciues suos trepidare metu, conuolare, buc, er illuc discurrere, omnia periclitari, quo tandem à mænibus, bostium impetum repellant. Immo inquies tune non opisione mali commotus, sed animi iudicio ductus, in hostium castra irrumpet armatus. In quem finem quaso? Nec enim vir sapiens quicquam temere efficiet : nibil nistmagno consilio aggredictur. Cuius igitur rei gratia actionem illam suscipiet? an ut suis curbus afflictis aliquid opis afferat? At cines suos non alijs malis opprimi putat: nist errore opinionis

opinionis & inanitate. Id autem cuius specie territos animaduertit, nullo modo in malis numeratect quan quam asperum esse fateatur: non tamen ciusmodi, ut pro stultorum opinione sit extimescendum. Lente igitur, or negligenter, non acriter, or animose certamen illud sibi putabit esse subeundum. Qués igitur erit fructus huius magnisica sapientia? Aut in quo tandem loco animi excelsi, or invicti lumen ostendet? Illum opinor exitum fabilæ spectabit: ut cum civitatem funditus euerti, omniaq; agi, o ferri uiderit: o stendat se nullo dolore frangi, 😙 debilitari: seq; in seruitute Regem, in omnium rerum inopia copiosum, in dolore beatum, in erunnés florentem esse iachabit. Id etiam ut probet: or stultitiam, in qua una summum malum ponit, suis deirahat: contorta & aculeata sophismata, quasi medicinam illius inanisimæ opinionis adhibehit : quibus probet, mortem, exilium, egestatem, orbitatem, contumeliam, & seruitutem non esse in malis babenda. Omnia certe (ut nerum fateamur) magnifica & excelsa: sed quæ nullum omnino fructum ferant bominum communitati. Nec enim isto modo sapiens impendentem belli molem prudentia præcauchit: nec præsentem acrianimi impetu propulsabit. In rehus inquies civilibus usui

esse poterit. In quibus? in publicis ne? quomodo eum reipublice preficies, qui nullu uel in sanciendis legibus, uel in indicijs exercendis, rerum discrimen nouit : negs minore supplicio plectendum effe statuit eum, qui deliquerit in re leuissima: quam qui parenti necem per summum scelus intulerit. Quid autem dicam in priuatis? Hunc speres impelli posse, ad homines miseros, & afflictos excitandos: qui misericordiam fra-Eti animi servitutem esse constituat? Quomodo autem flagitiosos homines acrius insectabitur: aut nirtute creellentes ardentius amplectetur: is qui nullo uel odij uel amoris sensu ducitur? Quid autem (ut uno uerbo dicam) rebus bumanis utilitatis inueniet is, qui se hominem obliniscitur : humanæg, naturæ sensum repudiat. Commotiones enim animi, ratione resecandæ sunt: non radicitus euellendæ. Illud enim o salutare est: o in prudentia potestate situm: hoc autem, neque fieri ullo modo potest: & quamuis sieri potuisset: non esset adeo optabile es expetendum. Omnés enimuirtus frigida nimis & languida est: quæ non existit, ex animo maximis industriæ stimulis commoto, & concitato. Nam cum omne officiorum genus ab animo conformetur: nibil poterit fieri acriter, animose, uchementer, ab co, cuills

cuius animus ardore quodam non fucrit incitatus, o non mediocriter incensus. Quodautem pro concesso sumunt, omnem animimotionem esserationi contrariam: nemo facile dabit: cum videat ipsam rationem, cunclis animi affectionibus leges imponentem, o quousque sit progrediendum, diligentissime præscribensem. Ratione itaq irascimur interdum: odio aut amore ducimur: nusericordia flectimur: timemus multa uenientia: prasentia utro cui dolore sustinemus: in flammamur studio: gandio etiam efferimur, 79 exul tamus. Quæ quidem affectiones cum seseefferune longins, recla ratione frenantur es cohibentur: nunquam tamen penitus extinguuntur. Non semper igitur animi commotio, rationi adversatur: immo sope numero sequitur rationem. Vi sgitur in mari, non ca trăquillitas optanda est, in qua ne minima quidem aura fluctus commouentur : sedilla porius, in qua, nauss a puppi secundis uentis impellitur: ita in anin:o desyderandus est mediocris animorum flatus; quibus celeres cursus o certi dirigantur. Atqs ut prudens, o alacres agitator, non semperequum à cursu sustifed aliquando longe sa pins admoris calcaribus immirru: siceriam ratione concitantur animiappetitus: quo rem geramus alacrius. Quod tandem igitur est iftud

istud summum bonum, quod nulla ratione parari potest: o quamuis posset, nullam tamen salutem rebus bumanis afferret? In eo nero quod disputant, sola nirtute nitam beatam perfici: non uidentur animaduertere, que sit istius uerbi uis. Beatum enim, nist expleium, et in suo genere cumulatum, ne intelligi quidem porest. Qua autemuis, humana industria o studio comparata,infinitam illam multarum, et maximarum rerum cupiditatem, natura mentibus humanis insitam explere, of satiare ualet? Qua quæso virtute, (ut alia omittam) ardens illud ueri uisendi desyderium, quo maxime anguntur i qui sapientes haberi uolunt, minnes atqu lenies? Quis unquam fuit, qui omnes artium disciplinas, omnes naturalium rerum caus. s, omnem reipub. gerendæ prudentiam teneret, atg; perciperet? Omnia naturæ obscuritate inuoluta sunt : neq; fuit unquam quæstio adeo prompta, o facilis, de qua non fucrit inter doctos homines, summa perpetuaq: dissensio. Illa etiam quæ tractamus, et in manibus habemus: atq; adeo nostri corporis or animi naturam, explicare nequimusiquod facile ostendit, quam tenui ex parte nosrerum scientia contingat. Quo pacto igitur sapiensacquiescere in uirtute potest, cum omnium scientiarum supiditate flagret: nec ca tantum que cernit oculis, [cd

sed multa etiam, quæ uoluit animo, comprehendere enpiat:ipse uero, ne minime quidem alicuius rei naturam penitus notam habeat. Illum uero perfectum animi statum, tunc fore putandum est: cum animus ipse, ita completus omnibus bonis crit: ut nibil amplius requirat. Relinquitur opinor, nullo modo posse in uirtute ista nuda, quam stoici exornant, beatæ uitæ summam consistere: cum nec in illa sint omnia, quæ ad humanam uitam, & cultum pertinent:nec animus ea sola contentus esse possit: præsertim cum ca cupiat, ad quæ quidem nullis humanis opibus unquam perueniet. Omnia namý, humana, slue illa extrinsecus adueniant, siue in corpore sita sint, siue mentem instruant & exornent, parua & angusta sunt: animus autem ita natus est, ut semper aliquid immensum, or infinitum desyderet. Facilius que etnæ incendium stila extinxeris: quam ardentem illam cupiditis sitim, nostris animis innatam, satiare possis. In quo quidem non sunt improbi reprebendendi, quod infinita cupiant: sed quod improba cupiant. Illud enim insitum est in natura: hoc uero proficiscitur à consuctudinis deprauatione, er improbitate. Si quidem, nec is qui diguitatem acrianimi studio petendam putat: modum in rebus bonestis expetendis, sibi ipsi constituit. Fingamus autem aliquem, ea felicitate præditum quam solam Zeno posuit: ita ut sit, omnium humanarum artium genere cultus, et eruditus : omniq; uirtutum comitatu circunseptus. Addamus buic, si placet, ca bona qua sunt in corpore, et extra corpus: quando academicis, et peripateticis uisum est, ista tanquam virtutis instrumeta minime negligenda esse qualia sunt uires, pulchritudo, integri sensus, sirmitas ualetudinis, et reliqua generis eiusdem: deinde opes, or facultates, generis decus, et bonores, silij omnibus rebus florentes et ornati, amici denici magna amoris conspiratione consentientes. Postremo si videtur, ut Epicuro obsequamur: demus opera, ut omnibus exquisitis uoluptatibus animo et corpore poti: tur: cumq; doloris accrbitate, atq; metu, quantum humano confilio pronideri potest, liberemus. Huic fortasse dices, nihil desse nel ad dignitatem, uel ad nite cultum et elegantia, uel ad noluptates. Verum stab isto queras, an preterea aliquid desyderet, cla mabit, si ucrba fingere no uult, se tantis istis commodis quibus affluit, minime contentum esse. Hunc Zeno nexabit cotumclijs:cumq; miscrum, atq; dementem este statuet:uel eo solum nomine, quod illam effrenatam cupiditatem, et immensam non cohibeat:quodép in tantés opibus, inopem se esse fateatur. Cui tamen qui iudex

aquus fuerit, ignoscëdum putabit. Nam ut illius ani mus in ciusmodi bonis acquiescat: quod fieri nulla conditione potestinecenim si omnia bona humano studio parta in animum conficias, illius capacitatem explere ueris:ut id tamen sieri posse concedamus:immortalitatis certe desyderio, noctes & dies cruciabitur. Istud inquit non est fas optare sapienti: qui ita se suis sinibus tenet: ut omnes actiones non cupiditate, sed natura metiatur. Quasi uero immortalitatem cupere, sit transire naturæ fines: aut quicquam sit magis humanæ naturæ consentaneum. V ndeigitur tanta cura insita est hominibus, corii quæ post mortem futura sunt? Vade o procreanda sobolis, o nominis propagandi de-Syderium? unde illa, que splendidis ingenijs innata est, sempiterne glorie cupiditas? Non aliunde certe, quam ex immortalitatis studio. Nam dum uidet homo, animal scilicet mentis or intelligentia particeps, nibil reete beatum appellari, quod non sit constans & æternum: o omnia quæ amitti, o cripi possunt, esse à felicitatis ratione longe aliena: mortem formidat:@ ad immortalem uitam, flagranti cupiditate, onaturali quodam animiimpetu concitatur. Cni dum diffidit, se uer sat huc, o illuc: o in eam cogitationem totus incumbit, ut quacunq; ratione possit, sese ab inte-

ritu

ritu nindicet. Altus igitur operam dat, ut filium sut nominés effigiem, tanquam alteru se post mortem relinquat. Alius in eo pugnat, ut clogijs, ingenij monu mentis, rebus à se praclare gestis, sui memoriaquam maxime diuturnam efficiat. Alius ædificijs magnificentissime extructis, id molitur, ut se memoriæ hominum commendet. Quod satis indicium facit, omnes natina admonitu mortem perhorrescere : uita & perpetuitate omni ratione concupiscere. Cum igitur uttam conservare nequeation nibus enici mors pariter impendet : calcanda q: semel vita lethi (ut inquit Horaius) dant operam, ut aliquam saltem imaginem uttæ, post mortem tueantur. Quo tandem igitur pacto evenier, ut non perturbetur meiu mortis animal immortalitatis cupidissimum? Qued sinullius cupiditares siniri, O terminari in hac uit a possunt:nec enim fieri potest, ut finem facias cupiditati, nisi qua concupieris adipiscare: facile constat, ad maiora magnificentiora on natos essenos. Ob idi; non posse animos nostros, ijs bonis que sunt in hac uta satiari : quod omnia minuta sint, o angusta, præ bis, in quæ tacita naturæ cupiditate ardenter incuamur. Ad horum autem bonorum cognitionem, quæ fola fumma 😁 omnibus modis expetenda sunt, duplici ratione perueniemus. Nam primum

primum ipse nostri animi appetitus, facile uiam aperiet: deinde origo illa, atqs fons, unde defluximus, multo clarius id quod querimus indicabit. Nec enim aliü unicuiq; rei finem propositum esse putadum est, quam eum, in quem natura non omnino deprauata ferturi nec aliunde peti a nobis debet sinis beate uinendi, quam

unde uiuendi sumpsimus initium.

PRinum igitur quæ sit humanæ mentis appetitio consyderandum est. Videmus autem omne genus bumanum aspernari dolores: consectari etiam uoluptates: opes, of facultates caras babere: scientiarum cupiditate flagrare: quas si multi propter segnitiem non attingunt: admirantur tamen omnes, atq; sufpiciunt: cumás, qui clarissimis artibus fuerit institutus, dijs simillimum indicant. Deinde cernimus universos bomines allici virtutis, or dignitatis splendore:ita ut improbi ctiam, & petulantes, ipsa honestatis pulchritudine moneantur : in flagitiof; deprehensi erubėscant:malintų̃; seiustos & moderatos haberi. Denique, sicomnes nati sunt, ut non uno tantum bonorum genere, sed omnibus simul expleri cupiant: omniés metu & agritudine nacare. Deinde ut omnia illa summa bona sint, or immortalia, ardenter expetunt. Hoc autem iam quid aliud est: quam deorum conditionem

conditionem postulare? Deiest enim proprium afflucre maximis & æternis bonis: suaquirtute & sapientia gaudere: & ab omni mali contagione segregatum summis, perpetuis q; uoluptatibus perfundi. Qui igitur omnibus summis bonis frui cupit: eass int perpetua sint, ardenter expetit: se quasi in deorum numero reponiunt. Quid hie dicam de studio religionis universis hominibus innato, quo summi rectoris numen omnes quacunq; ratione et reuerentur, & amant, segs ad illius cupiditatem aspirare, multis & certisimis signis testificantur? nunquid non satis indicat inesse nobis coleste quiddam, at qs dininum: cutus impulsu, à terris excitati coelestia atq divina suspicimus? Nec cft enim quippiam in omni genere reruin, quod cupiat aliquid: nisi naturæ suæ fuerit accommodatum. Si uero quisquam ita se corporis uoluptati constringendum dedat: ita suspiciat humana: ut nibil ad coelestia dirigat: bunc tamen habere in se aliquid divini, uel ex eo facillime apparet, quod nullis uoluptatibus, aut opibus satiari potest. Ita ut nulla unquam divitia Crosso satis fucrint: nullum: uoluptatis genus Sardanapalo satisfecerit: nullæres. memorabiles in rebus bellicis effecta, illam inexplebilem gloria sitim, que flagrabat magnus Alexander. extinxerit

extinxerit. De quo est illuduerissime diclum.

- V nus peleo inueni non sufficie orbis. Quod satis arguit, mbil in terris inneniri, quod animi magnitudinem explere ualeat: cum omnia sint angusta, fluxa, atqs mortalia, animus autem ad magna, constantia, et æterna, at ig adeo addininitatem ipsam, omnibus modis aspiret. Cum ucro prana consucudine imbutus, à via declinat: or nihil studio sequitur, nisi mortale, & caducum: & in his terrenis opibus, utam beatam flatuit:ut omnia adipifcatur, nunquam tamen satis habere poterit : seroq; intelliget, fallacem se potius o inanem, quam neram o solidam felicitatis rationem fuisse consectatum. Vt igitur ignis, or aqua, reliquarumq; rerum omnium, eum finem effe dicimus; in quem res ipsæ, si nihil obsistat, insita cupiditate feruntur: sic ciam bominis sinis deus est: in quem natura duce ferimur: or cuins qui fuerint participes, erunt in omni genere iociiditatis beatissimi. Quod quidem crit magis apertum ex ipsius hominis origine, in qua omnia summa & inclita conspicies.

Elis, nec ex philosophorum opinionibus repetendus: qui licet ingenio præstantes extitissent, communibus tamen tenebris occacati, ucrií aspicere non potuerunt:

O'pro

O pro uerls ea tuebantur, quæ fuerant oscitantes hallucinati. Horum itaq incertas, et uagantes opiniones omittamus: ut ueritatem ipsam, non aliunde, quam ex sacris uoluminibus, in quibus uera perfectaq; philo sophia continetur, hauriamus. Atq libet in principio poëtarii more, non tamen Musarum, aut Phoebi presi dium, sed ipsius summi at o prepotentis dei numen inuo care:ut à nobis omnem labem criminis repellat: quo pof simus rite, pure, & caste tanta my steria pertractare: 🚾 Xcellens illud præstantissimæ mentis numen, sum-Lamum, at 9; sempiternum, quem Deum, quem perennem uitæ fontem, uninersigs conditorem 😙 opisicem ueneramur, or colimus: cum suæ sapientiæ opes communicare, or in complures diffundere statuisset (nibil enim magis divinæ bonitatis proprium, quam gratui-.. ta beneficentia) principio mundum inuisibilem creauit, altißimis mentibus illustratum : quæ lucem illam divinam, perpetuo contemplantes, uita beatisima auo sempiterno fruerentur. Ad quam tamen immortalem gloriam non omnes peruenerunt: sed illæ duntaxat, quæ non tantum luce propria delectatæ, quantum lucis autore or principe, omne incolumitatis presidium, o uitæ finem, in domino constituendum esse putarunt.

Nam que nimium se amantes, in Dei negligentiam h iij prolapse

: prolapsæ sunt : cultuqs optimi domini, atq; parentis omisso, omne bonum à scipsis petedum esse statuerunt, naturæ propriæ quast divinitatem tribuentes:illa luce, qua erant indignissima, penitus orbata, in sempiternam miseriam, et perpetue noctis tenebras, inciderunt. Postillius autem mundi divinu atq preclarum opus, quod mente concipinus : bunc rursus, quem intuemur oculis, quem tam admirabili varietate, pulchritudines distinctum, et excultu cernimus ædificauit. Ad cuius operis fabricam, non alijs machinis usus est, qua propria cogitatione, et noluntate. Perfici enim aliquid à Deo, nihil aliud est, quam verbo precipi: Hoc est eter. næ sapientiæ consilio, quod ab infinito tepore destinarat, ad exitum tandem deducere. Principio autem, queret fortasse quispiam, in quem usum tantum mundi or vatum, tam illustrem rerum coelestium speciem, tantam wim maris, at & terrarum creauerit, summus ille rerum conditor of dominus. Non enim est illus immensa sapientia, aliquid in me, et sine causa moliri. Cuius nam igitur gratis, decerifsimam hanc rerii dissimilium inter se consentientemnatură admirabiliratione construxits numut haberet pulchriore aliquam domum, in qua commodius babitaret? At istud no impium solum, sed exaremostiam dementic eff, existimare, mentem illam beatisimam;

tißimam, quanibil maius, aut perfectius intelligi poteft , cuins nirtus et potestas est infinitacista mole corporea indiquisse aut aliquidei in preteriti téporis spatio, ad beatam nitam, et gloria cumulum defuisse: aut aliquot . spatifs includi posse. Quid igitur? Numpropter illas cternas mêtes? At ille ab omni corporis coniunctione secrete, at a libere, nibil aliud expetut, quam in suum conditorem intucri:neg; possunt ex istis rebus inferioribus, fructii aliquem percipere. Iam nero plantarum, aut bestiarum causa, hanc rerum naturam constitutam arbitrari, est nimis absurdum. Qui decet eum Deum, propterres aut omnino mutas, aut certenibilintelligen tes, ob idás cum divino numine nibil iuris babentes, tantarumrerum molitione suscepisse? Nonigitur sibi, non angelis, no plantis, aut animantibus rationis expertibus mundi fabricam excagitanit: sed homini corporis, atip mentis compotitet ex his duabus naturis constituto, ut o sensibus mundi pulchritudem notaret : o mentis aspectum ad tanti muneris artificem concrteret. Flominis itags causa fuit bic rerum ornatus; & unucrsi natura constituta. Primum ut domicilium baberet, în quo et corpus narifs terra opibus, quas largiter omni animanti suppeditat aleretur: cy animus ex tanta rewww.uarietate.multa.colligens, proprio animi pabulo, b iiij quod

quod in neri nidendiratione consistit, sustentaretur: Deinde, ut cum ordo, ratio, atq; constantia tanti operis pelleret animu bominis uebementius: facile illum ad opificis contemplatione adduceret. Vtesse itaq; mundi pulchritudo, quast ludus quida, at q cuius da disciplinæ traditio que hominem ad Dei contemplatione, et cultum erudiret. Hominis igitur causa, fructus, eo fruges, quas terra summa largitate fundit, animantia, ac adeo terras universas, maria Crasso aére circunfusa, coelum deniq, atq sydera, unde tam multa flumt bumano generi salutaria, summus ille Deus codidit, atos perfecit. Nondum erat editus homo, cum omnes islas opes, et dinitias, hominis causa copararet. Tandem post universæ naturç constitutionem, hominis corpus è terra finxit:animű uero, sui imagine et similitudine decenter impressum, pulcherrime figure corporis inspirauite Hinc iam uidere licet excellentem o magnificam huтана mentis originem: quç non aliunde, quam à Dei spiritu manauit:et in elegantissimii corpus inclusa, diuinam formam labe nulla infectam retinuit. Nullum enim tum erat in corpore uitium: quod rationem perturbaret:aut menti noctem offunderet. Is itaqs primus bomo omnem scientiam tenuit : omnium rerum causas nouit:omnem uiuendi disciplinam; non ab alio doctore, quam

quam à principe Deo accepit. Cumq corpus eius ineredibili specie excelleret: tum etiam multo clarior, or illustrior, pulchritudinis species, in forma mentis elucebat. Nam et singulæ partes crant collustrate lumine singulari: Tita inter se congruebant, ut nix ulla maior conuenientia, aut elegantior ullus ordo uenustatis excogitari posset. Nullus erat error in mente, nullus motus in sensu, quirationis imperium detrectaret: cum ratio ipsa quasi in perfecta rep. sic in illo tranquillo statu omnes affectiones facillime teneret. Nihil igitur animum impediebat, quo minus rerum contemplationi uacaret. Intellectus autem nigens, acer, et excelsus, cum omnia que coelo, mari, terrané abdita sunt, erneret, & enolucret: non satis tamen babebat, rebus ijs, que infra lunam sunt, & oculis cernuntur, insistere: nist in coelum etiam penetraret. Cum autem baberet naturam re-Hissime constitutam: tum etiam illis bonis, quæ naturam bumanam superant abundabat: quibus assequebatur, ut facile sc Deo coniungeret. Inerat autem in illo coelestis illius iustitia, qua animum ad omnem sanctitatem instrueret, fidissima custodia: inerat firma er stabilis uirtutis constantia : incrat excellens. bonestatis decus & pulcbritudo. Voluntatem uero negenecessitate devinctam, negecausa alligatam, nege ulla

ulla perturbatione impeditam habebat. Denich cum Deus tam multa in hominem beneficia cotulissetteum terris omnibus præfecit, o in regio domicilio collocauit. Paradisum uocant græci, locum irriguum, & amænum,omni florum uarietate distinctum, et sempi ternis arboribus consitum, aptissimum ad ætatem feliciter degendam. In ijs sedibus fuit bomo constitutus: ut ex eo loco, quem dicunt fuisse excelsum et editum, instar cuiusdam summi rectoris, non modo sui ipsius clanum teneret: sed etiam cunctorum anmantium gubernacula sapienter, et libere tractaret. Ius autem in regnt administratione, non scriptum, sed natum sequebatum bocest perfectam rationem, er aptam ad dinini numi nis naturam, quam summam legem appellant. Erat autem illi præmium constitutum, si munere sibi asignato pie, et inste fungeretur: in calestes illas sedes proficifci: za illi summo bono, cuius desyderio in terris flagrabat: in coclis congluinari. I-lac fuit prima hominis institutio:boc primum humanæ nobilitatis initium et origo:in qua nibilagnosces, nist inclienmet excelsum. Hinciam facile perspicitur, quam miseranda caligo sit corii mentibus offusa: qui cum habeant mentem divino cossilio ortamacadeo Dei sain edită, in rebus mortalibus, o caducte vitæ sinem ponendum esse ducunt. Redisime

Redissime autem fuit à ucteribus, ac stoicis prason tim, verbum illud usurpatum:ultimum bonum esse natura conucnienter ninere. Sed cum quid humana natura conveniret ignorarent : consequens fuit, ut negs beatæ uitæ rationem ullam tenerent. Ea igitur ignoratio genuit errores turbulentos : et impias, at qui amentes opiniones: cum qualem de se quisque opinionem acceperat: talem sibi ipsi finem constituisset. Qui enim in se nihil dininum agnoscebant : omnemés animi sensum extingui cum corpore putabant : res mortales, & ad. corpus pertinemes, omni studio sectabatur. Qui uero: aliquid quasi per caliginem videre potuerunt : non existimarunt uttæ sinem in fluxis rebus, sed in opibus animi collocadum. Hocrecle sane. Sed uideamus in quibus op. bus. Si in illis que no aliunde quam à Deo summo derivantur: et influunt in animos nostros :immo inipso Deo consistunt:idédicunt quodnos. Sineroillis animi bonis perfici uitam beatam putantique humana. industria coparantur: et adistum modum in se ipsis pounut omnia,ij negsuim propriænaturænident: 🕾 int Deum ingrati et impij cognosciitur. Necenim intelligunt mente non ex sefe, sed ex Deo primordium corpif. seiqui finem nite, no in Deo, sed in propria mente con-. situendu putant: et animo impiozet impudenter elato. Audic.

studiauita, qua divino numini consecrare debebant, in sui ipsorum cultum conferunt. Si igitur in uite prin cipio, cst uitæ finis constituendus: cui dubium est, quin illud st nobis ultimum omnium rerum expetendarum; cuius beneficio in lucem editi sumus: or in cuius cupiditatem, impetu naturæ ardenter incitamur. In illum igitur fontem omnium bonorum, inexhaustum, atq; perennem, unde profluximus, o cuius beneficio conseruamur, celeri connersione redeamus. Nec enim dubium est, quin ubi orbem istum confecerimus: tum demum immortali, atq; beata uita perfruemur: o omnis illa animorum nostrorum cupiditas explebitur:negs quicquam præterea postulabit. Illuc igitur omnes actiones uitæ conferendæ sunt, ut Dei optimi maximi compotes aliquando simus. Nam si noluptas ad beatam uitam pertinet: tune uoluptates stabiles, & nullo æuo interituras capiemus. Si sapientia summum bonum continet:tum demű illa infatiabilis veri vijendi cupiditas satiabitur: cum omni caligine discussa, non modo rerum naturam, sed ipsum naturæ dominum perspiciemus et conteplabimur. Si felicitas uita diuturna perficitur: ca sola diuturna est appellanda, quæ immortalis est, non qua atate, o uetustate consumitur. Si postremo securitatem beatitudinis definitioni recte

recle adisciendam putant (inquiunt enim tum demum fore ultim beatam, cum fuerit exploratum, illabona quibus affluit esse permansura) stigitur sine securitate be: ta uita intelligi no potest: illie tandem erimus omnibus curis, & angoribus laxati: cum nullus tera. ror aut metus impendebit: cum fummifatg; prepotentem Deum salutis custodem, Teonservatorem babebimus. Sed iam ca quorum gratis sumus in bane disputationem ingressi, ratione concludenda sunt. Fuit autem positum uirtutem esse quadam animi perfectionem, adultimum omnium bonorum cursum suscipiens. Swamum autem bonum (ut ostensum est) nist in Deo este non potest. Efficient itag, nullam animi affe-Lionem, nist ad Deum referatur, in virtuis rationem sadere. Deinde si nihil quod amplectitur uita beata; sadere o extingui potest:absurdum est enimid quod fluxum or instabile est, beatum existimares bomines autem omnes incerti, or instabiles, narijs es uoluntatibus & studijs agitati atatem exigunt snon poterunt ullo modo felices esse, nisi Dei præsidio firmētur at a fulciantur. Virtutem autem esse beata uita effectricem, omnes consentiunt: nulla igutur uireus censenda est, mst qua nos Deo copulabit, eumá; folum intuebitur; In ea igitur sola decus neræ virtutis clucet: er omnes alia

aliæ non uirtutes, sed nirtutum inanes imitationes putanda sunt. Qui enim conenit uirtutem cam appellare, qua non habet propositum virtutis finem? Negat Aristoteles ueram, et solidam fortitudinis ratione in Diomedem cedissecum Grecis omnibus infugam con uersis, ipse solus maneret: mallet q; summo cum periculo. Hectoris impetum sustinere: quam ignominiosa fugasemandare. Curita tande?nunquid non fuit pulchrum facinus, omnibus nietu et formidine perterritis, Diomedem solum, aut cum paucis extitisse, qui turpi uitæ. mortem preclaram anteponeret: maioremés rationem gloria duceret, quam salutis? Pulcbrum sanc inquit. Sed quia facinus illud egregium no ad debitum finein, sed ad popularis laudis ambitionem referebat (dicebat. enim ucreri sese,ne Hector in suarii laudum commemo ratione, Diomedem à se sugatu predicaret nere virtutis fructu non tulit. In eodem etianumero Hectora reponit, quod aperte faieretur, formidare se rumores troianorum et troianarum: caqi de causa, pugnam sibi alacrius cape Jendam putabat. Hos igitur uir acutifsimus, propterea quod non intuebantur solam ipsius bo nestatis pulcbritudinem:quam porisimum uitæ finem constituit: uirtutis ordine mouet: co in secundam classem connicit: in qua collocauit cam virtutis imaginem,

quæ gloriæ studio tuetur officium: & legibus at p disciplina ciuili continetur. A fine igitur pendet (ut Aristoteli etiam videtur )omnis honestatis ratio. Ea siquidem actio, et honestissime, et sine ulla dignitate suscipi potest:interdum etiam cum dedecore, et turpitudi ue, pro rei proposta narietate. Ita sit ut niri fortesij demum appellandi sint, qui in uerum virtutis finem respicientes, præclare martem oppetunt: qui rumusculos intuentur, et ob id pericula subeunt, inanes et leues:qui uero nefaria libidine, et flagitiosa animi perturbatione, adrem strenue gerêdam impelluntur, improbissimi. Vnde id efficitur, illos minime fortes fuisse: Hectora inqua et Diomedem: Achillem uero; at q Paridem, non solum parum fortes, sed etiam turpissimos. Hic enim ut nuptias perfidia, et scelere partas tueretur, in sciem irruebat:ille uero, ut immoderatam animi iracus diam expleret, immensas illas strages hostium faciebat. Hinc ctiam id sequitur, nei ipsum Anistotelem plane uidisse, que vis vere fortitudinis esset: cum eademnocle circunfusus, illudultimum bonum ignoraret, unde uirtutis sirmitas, et honestatis conuenientia sumitur. Sed inquies, illummulta & præclara fuisse de Deo philosophatum. Sciò id quidem: Sed quem tandem illi locum in rerum bumanarum procreatione reliquit?

cum enim mundum effectum effe neget: hoc unum tantummodo munius Deo assignat: ut mundum circum axem coli, summa cum celeritate verset : cuius conversione, omnium rerum inferiorum mutationes, co vic ffindines, generationes et interitus, confici putat. Fuerunt quidem non pauci utri doclisimi, qui omnes res -bumanas, non temere, et casu, sed diuina providentia, confilio guberna i putarent. Non tamen ita ut utl wirtures ab illo perendas, nel in illo nita finem collo--candum esse ducerent. Quid igunr l'orum de Deounflabiles opiniones, o multis erroribus inquinata, ad inhimi finis consyderationem faciunt? Nam si coacti interdum pulchritudine mundi, ac ordine rerum cocleslium; aternamillam, aig præstantem naturain confessi sunt:non tamen illi præstiter in debitam pietatem: neg fremuite bestæ in illa positam habuerunt. Illi igi tur omnes negiuitæ sinem aspicere, negi uirtutis formam ampleeli potuere: sed pro uera dignitate, dignita tis imaginem, uerborum magis splendore, emagnificentia, quammoribus, es uita persecuti sunt. Sinintus igitur cà sola dicenda est, quæ in ucrum uits finem ininetur: relinquitur plare, quod est iam fapius oftenfum; cam effe solam viriniem existimandam, qua ad Jumnium Deam omnium reru principium, aigs finem ardenier

erdenter aspirat. Vnde idetiam concludi potest, tant solam uera, er summe nobilitatis splendorem efficere. Omnis autem nobilitas quæ ex ista divina virtute nata non fucrit:quamuis illustrem speciem babeat:re uera tamen, inanis & fluxa estinec in uera claritatis rationem cad:re ullo modo potest. Neg dubium est, quin ea gens, in qua coleste illud uirtutis genus eluxerit, non tamex hominum genere oriunda:quam dinino ortu edita sit existimanda. Istius autem dininæ gentilitatis ornamenta explicare consbimur : fi prius ruinam primi hominis, Minteritum persequemur. Explanatio enim illius calamitatis, cuius ni oppressus corruit parens generis humani, causam afferet erroris, at o caliginis, qua mentes bumana circunfusa, tam multis etatibus itai.scuerut, ut nece colum aspicere, neces ueræ dignitatis splendorem cernere ualerent. Vnde fa-Etum est, ut extincta nobilitate, animi demissio, or but militas ingens existeret. His autemmalis explication, facillimum erit videre, quemadmodum in istam nominis & claritatis dignitatem restituti simus.....

TI gitur ad bominem redeamus, erat is ut dictum · V est superius, in terris collocatus: inteas tueretur: animantia cuncta regeret : coclumás omni pietate, & neneratione suspiceret. Interris itaq poiestatem re-E4-131.11.50

giant babebaticocli autem domino serniebat e cratos dis uini numinis interpres, er sacerdos: humani autem generis princeps et autor. Qui cum illustri corporis specie constaret:animo tamenad coelitii dignationem perueneratità ut etiam inflatudinivo futura significarett Nudus autem in illo hortu amoenissimo spatiabatur. Nec enim uestitu indigebat is, cui nec ulla coeli granitas noxia esse poterat: nec ullam nota turpitudinis had bebat: qua ut abderet, atq; contegeret, uestimeta requireret. Fuerat autem illi lex imposita, ut liberam uolun tatem in studio uirtutis exerceret: quo tande mereretur, in coclitum num erum ascribi. Lex autem füit, ne fru-Elum nobilis cuius dam arboris, quæ boni et mali scientiam cotinebat, attingeret. Non quod innideret Deus, eam cognitionem homini, que divinis beneficijs ornaverat:sed ut illius saluti consuleret, atq; provideret. Nouerat enim, bominem, si sua omnino potestatis factus esset, continuo periturum. Itaigitur illius libertatem attemperauit, ut camrursus salutari lege deninciret. Nec enim tam netuit fructum illum ne carperer:quam nein id quod fruelu illo significabatur, incideret. Sine enim significabat, ne eas causas que nondum illius animo allabi poterant, ingenio proprio scrutari, et euoluere uellet : siue, ne in delectu bonorum, or malorum declinationes.

declinatione, suo iudicio potius uteretur, quam divini numinis impulsu, cui se regendum tradere debuisset: sine postremo, ne ad illa bona declinaret, qua malis innumeris inquinata sunt : nosse enim in sacris literis, significat studiose complecti: sue igitur inquamid precipiebat homini, ut illum summum bonum, in quo nibil est admixtum mali, complexus, veliqua bona malis contaminata reijecret: quid potuit bomini prescribisa lutarius? Nam et inuestigatione earu causarum, quas animus noster comprebendere nequit, obruimur: @ in rebus gerendis, ex arbitrio nostro potius, quain ex Dei optimi maximi uoluntate, quid sequendum st Statuere, certissimilest ruine periculum: alicuina autem bont suauitate deceptos, ab illo summo bono decidere, est-omnibus funcstii atq; mortiferum. Hecerat primi parentis coditio, futuri felicis, et beati, si feipfum ab illius immanis et uaste belluc congressuseruasset:que pestem et exicium omnibus terris intulit. Cum enim uideret princeps ille tenebrarum, autor impietatis et sceleris, et earii mentium dux, quas diximus superbia clatas. wolnisse, proprijs uiribus ad gloria divinitatis aspirare: o ob id in sempiternam nuscriam de turbatas esse: cum videret igitur bominem, bumo excitatum, ut afcenderet ad cam gloriam, unde se deiechum consyderabat: æ tuauit

& Stuauit inuidia: Dominis interimendi, et funditus euertendi consilia suscepit. Formam igitur serpeniis gerens, fraude confictis qui dolis mulicrem aggreditur: quam nouerat propter insirmiorem naturam, facilius labi et decipi posse. Eam itaq; uerbis allicit, & hortatur, ut fructum illum uetitum decerpat. Futurum enim, ut ubi primum illius suauisimi mali gustum perciperet, ad dininam continuo boni & mali scientiam perueniret. Mulier igitur, quæ & arboris pulcbritudine uebementer illecta erattet ad divina scientia cupiditatem exarserat : facile mortiferum illud anguis teterrimi uenenium haustt. Imperio igitur summi Det; O parentis optimi, cuins benignitate fuerat in lucem edita, tantisque opibus instructa, neglecto, hostis pestiferi consilium secuta est: virumés ad easdem funestis epulas inuitanit. Hæc fuit origo humanæ miseriæ: boc malorum omnium seminarium; bine mortis initium natum est: quæ postea magis inualuit: es crudeli dominatu terras universas oppressit. Nam ubi primum homo passus est, se contaminari, pestilentis illius criminis contagione: manauit continuo malum illud in uenas:inhæstig penitus in uisceribus:corporis, et animo cladem at qui mortem attulit. Quam miser animus continuo sensit, cum videret se disiunctum, et avulsum à Deo:

à Deo:unde animam ducebat : co cuius numine propriam uitam sustentabat: intelligerete, corpus iam cocli granitati misere obnoxium, tandem; post uarias erumnas, er luctus acerbissimos, à niva deserendum. Mortis autem illa certissma signa fuerunt: turbulenti motus in corpore, qui animi inconstantiam, 😁 perturbationem mente, or ratione nacuam, tetrasqs atos temerarias cupiditates indicarent. Fuit enim hoc ustisime constitutum: ut qui domini imperium neglexerat:iusisq; illius impudêter, et impicrepugnarat: ipfe nicissim, cas animi parces, quæ rationi antea parebant: experiretur rebelles, atq; contumaces: omniqs immanitate, in rationis arcem inuadentes introspiceret. Cumq; duo sint bominis munera, agere scilicet, & intelligere:ob idis rationis et mentis particeps existat : ut in rebus gerendis appetitus animi regat : er omnem mentis curam, & studium, in divinarum rer'um cognitione ponat : in utraq parte plagam grauissimam accepit. Nam mens, extincto magna ex parte lumine, quo antea collucebat, iacuit in tenebris, o caligine: & omnis uitæratio, simili noche circunfu-Ja, gubernaculis pene deiecta est:quæ quidem, ut ei lumen aliquod affulsisset, no tamen quo uolebat prouehi facile poterat. Erat enim confecta graniter, et saucia. turbidis 4.

turbidisch animorii tempestatibus iactabatur: quibus obsisserend ualchat. Emersit tum primum turpitudo, ante illud tempus ignota, cuius tetra facie, et deformi aspectusconturbati primi parentes se ipsos in opacam Syluam abdiderunt : illasý; corporis partes, quas cotra rationis imperium, obseenius excitari uiderant, arborum folijs cotexerunt. Ab illo principio, omnis natu ræ deprauatio, et opinionis uanitas oborta est. Inde omnes improbe cupiditates, et formidines, inde omnes dolores et nefariçuoluptates extiterii: que animi imbe cillitaté facile torquent, atq; flectunt què cunq; runnt. Mala autê illa, quibus erat animus implicatus, in corpus etiam miserii redundabant: cm erant labores infintti subeundi:mors etiam postremo perferenda. Denigs (ut breuisime dica) sic fuit relictus bomo, ut illi sunt, qui à summa fortuna, er expectatione depulsi, ad summam miseria denoluuntur. Omnibus ornamentis spoliatus, à paradifi finibus expulfus, extorris domo, patria, et coliti congressu, et quod caput est exclusus illo divino amoris foedere, vite cursum tenuit acerbum, miserum, or calamitosum. Cumás nepres, et sping, quas diuino iußu tellus in illius poena gignebat, corpus pungerët:multo tamë graniore morfu, mentë ipfam, impie tatis recordatio, et criminis conscientia uulnerabat: qui quidem

quidem animi aculci, nulla mundi amoenitate frui illum sinchant:et omnes illius cogitationes, ad superioris uitç desyderiu, et presentis miserie sensum reuocabant. Illius tamen arboris nim, nimis efficace fuisse, ille ctiatri stis enentus facile coprobanic. Nam et re expertus est, quantu maliesset in scelere:et presentia mala faciebat, ut melius amissa bona cognosceret. Tum enim secundæ res à nobis cognosciitur, cu in aduersas incidimus. Hac fuit illa dira clades primi paretis, in quam se dedit precipitem, dum autore serpente à Deo optimo maximo desciuit. Nec ipse solus corruit: sed universam simul po steritate cuertit. Cum cuim ab illo, egro iam:et cofecto procreati simus:necesse est, ut cande etia infirmitatis, et culps similitudine contrahamus: et nitio sanguinis illius corrupti,nascamur cadelabe criminis infecti, et inquinati. Vulnus igitur grane, et mortiferii, cuncle posteri ritati imposituest. Nam cum exista egritudine, quam babemus, à primis parentibus hereditaria, ratio uulneratalangueat:facile sit, ut omnes animi comotiones, tan qua ferq uinculis laxate, turbetur, et ruat:métemés sine magnis angoribus cosissere non sinant. Animus itaqs miser metu affectus, et cupiditate, et nario genere morborumiserabiliter implicatus, in contrarias partes ita distrahitur, ut uix sui iuris esse possit; sed qué cuplibido, i tiij. uci.

uel alia quænis pestis impellit, co se conferat. Hæc igitur primi parentis imago, satis expressa in ista corporis, or animi imbecillitate, seminauit omnia mala quæ postea mortales omnes oppresserunt. Nam primum, cũ illa perturbationes animi, rationis opes paulatim deprimerent, atq; comminuerent: effectum eft, ut os illud hominis erectum, at qs sublinic, à coclis deic-Elum, terram intueretur:in eads defixum,omnem fpem rerum suarum, in promijs humanis, er fluxis constituendum putaret. Omne igitur bonestatis decus, & dignitatis (plendorem, extingui necesse fuit, illius ultimi boni negligentia, et contemptu,in quo summa uirtutis, perfectæ g gloriæ consistit. Cum autem serperet peccandi consuetudo: o in dies maiores vires colligeret: co deuentum est, ut nullum facinus excogitari posset: sine id ex libidine nasceretur: sine ex furore o audacia, quo se non contaminarie humanum genus. Neg satis babuit, omnia scelera moliri, quibus sides, er societas humana læditur:nisi etiam summi Dei religione pollneret, atq; violaret. Cum enim essent mentes occupatæ immensa quadam caligine, non facile poterant mortales aliquid cogitatione comprehedere, nisi quodintuerentur oculis: aut alio quouis seusu corporisusurparet. Cum igitur Deum animo non aspicerent:

cerent: oculos q; ad folem, lunam; at q; sydera conuerterent : quorum pulchritudine mouebantur maxime: coeperunt ca quasi divina numina colere, ey uenerari. Inde continuo delapsi, nec enim mens sceleris grauitate depressa, diu poterat, uel in astris ipsis insistere: non solum hominibus, sed brutis etiam, atqs feris, dum mado ex illis fructum aliquem perciperent, dininos honores decernendos, et mortuis aras consecrandas statuerunt. Quid enim ego hic Scrapim: quid Ostridis & Isidis sacra nefaria commemorem : reliquaq; simulachra ægyptioru,in habitum atq; figuram brutoru animantium formata? Quid Bacchi orgia, per summum furorem (ut ex ipso nomine apparet) atq; amentiam constituta? Quid deinde reliqua genera persequar impura superstitionis, que omniu ferme gentium imbecillitatem occupauit:no tantum libidine atq; flagitio, ucrum etiam sanguine & parricidio contaminate? quast enim parum foret, si per religionis speciem uersaretur in omni genere turpitudinis: quod tii inueneris, et Bacchi sacris, tum etiam in alijs quamplurimis fieri solenne erat:teterrimas etiam crudelitatis cercinonias attulerunt:ita ut frequentissime, sanguine bumano aras imbuerent. Quod quidem apud omnes fere gentes, no mo do barbaras, sed do Elrina ctiam, ac humanitate cultas, factitatum

factitatum legimus. Nam et Rhodij, qui propter do-Etrină, in mineruç tutela esse credebantur, hominë Saturno sacris aninersarijs immolabant:et Græci serme omnes, ante quam in acië prodirent, bumana cede aras at & templa funestabat: et Romani, licet raro, aliquan do tame, humanis hostijs Deos placados esse statuebat. Quare sit, ut minime mirii sit, si Thraces, Galli, Scythæ, et relique nationes, illis temporibus ab omni cultu bumanitatis abborrentes, ea sacra malorii damonum impulsu receperunt:quæ in cæde et sanguine nersarentur. V t enim hic scythică illam Diană, nunquam cru delitate satiatam, ut alia sevanumina pretermittä: satis constat phoenicic principes, in magnis reip. calamitatibus, solere unum ex liberis, quem haberent carisimum, ut bostiam ingulare. In syria uero, morem istum fuisse, historic sacre testimonio compertu habemus:ut parentes, omni pictate repudiata, liberos suos igni consecra- 🥐 rent. Sed quid boc in loco immoror: cum exipsis historijs perspectu habeamus, nullum ferme sacrorii genus fuisse, ab illis hominibus sine magno aliquo scelere costi turum. Inde factuest, ut summum furorë et impietatë, summa peccandi licentia cosequeretur. Cum enim uere religionis munus sit mortales in officio continere: postquam ea religio introducta est, que no solum pudoris, et huma-

et humanitatis officia, negligeret: sed ctiam petulantia, cede paricidio, Deos placados esse doceret:iam necesse erat, ut universi furore et amentia precipites, omni genere turpitudinis, et immanitatis se comacularent. Ita igitur accidit, ut peccatu, principio natuma nature deprauatione, auchii deinde cosuetudine, postremo religio nis impuritate perfectum, at q: coclusum, universum ge nus humanű peßundaret.Quidigitur? Dicet aliquis. Nullas ne putas in tanto virtutis naufragio dignitatis reliquias collectas estes nec alique unquam mortalium, priscis illis teporibus honestatis studia coluisse? Nega re non possum, multos ctia in illa comunitabe generis humani, pecie honestatis illectos, ct'in nirentis studium incitatos quodammodo fuisse. Fuit, enim suit, illa diuini numinis imago, animis humanis impresa, peccati quide uitio deformata, no tamen deleta prorsus, et extincla. .Cũ autêimaginë Dei audis, nổ tu mihi pickurã aliquã in tabula, quasi Protogenis alicuius, aut Apellis arti ficio narijs coloribus illustrată cosyderes: aut signu ali at ex ebore factii, opere preclaro, et excellete, at dini nă specie referret. Nibil.n.est aliud Dei imago, \$\varphi\$ dininçuirtutis imitatio, quo ad homini fas est. Hecaute estingeniu puidu, multiplex, et acutu, oia semina virtu tũ in se ipso cotinës. Gũigitur hoc opere diuino sicli, et informati

informati simus : ad nullam rem magis apti natura sumus, quam ad decus er honestatem. Quod si a principio liberi à contagione criminis essemus: or à peruerstate opinionis, or criminis improbitate soluti: facile nos ipsa uirtus ad uerum decus alliceret. Cum autem ista malorum cosentiens multitudo, duninę huic imagini quast nim inferre conetur, à rectis nature institutis sepisime deducitur: existités illa contentio, atq; bellum intestinum, in quo quidem ratio quasi specie divinitatis informata, sepe nincit:loge tamen sepus nicha cedit no luptati, atq; turpitudini,ita tamen, ut ostendat aliqua doloris significatione, se invitam, et repugnantem, à stu dio nirtutis abductam esse. Quodsatis indivium facit, obteri interdum bauc uirtutis indolem, aut libidinis impetu, aut aliqua flagitiofa cupiditate, nunquam tamen omnino deleri. Nunqua enim quisquam erit tam effuse petulans, quin ubi primum inconstans illa, atq; temeraria noluptas, que sua immanitateindicium rationis impediebat, effluxerit:morcus, et animo anxius, suscepte turpitudinis conscientia crucietur. Quodsatis ostendit adolescens, ille Plautinus. Sic enim conqueritur. Omnia ego isthic quæ dixisti scio

Vel exsignaneram ut rem patriam? maiorum gloriam Foxdarim meûm, sciebam ut esse me deceret, facere

Non.

No quiba miser, ita ui ueneris uichus, in frande incidi. Cum pim neneris inquit, aperte, nobis indicat, illa animi perturbationem, et inconstantiam, à crimine primi parentis ortam, scelere deinde unius cuius q; confirmatam. Rursus cum sese miserun esse dicie: er ex flagitij conscientia dolorem capit : ostendit plane diuinum animi sensum, cui nibil; nist rectum, or honestum, quippiam suauitatis afferre possit. Sunt igitur, sunt in nobis (ut iam in propositum reuertamur) innata semina uirtutum: sunt decoris & gloriæ slimuli: sunt incredibilia quadam, honestatis & dignitatis studia. Tanta tamen extitit humanç mêtis imbecillitas: tanta nobis à peccato orta fuit agricudo: ut licet non pauci satura duce ad aliquam speciem virtutis assiraucrinis vaucissimi tamen, illam ueram & enlinentem honestais formam amplexati fuerint. Quamuis enim decoris Plendore ducerentur, quale tamen ipsum uerum decus esset, ignorabant : cum in coclum, unde omnis uirtutis ratio piti debet, minime suspicerent. In colum nero suspicere qui poterant, if quorum animi erant in terra defixi, o qui omnia nitæ consilia, uel ad divirias, nel sd popularem laudem, et gloriam refereda putabant? Quid igieur consecuti sunt uiri illi maximi, or ingenio excellentes, quos tulit antiquitas? Quid præclari imperatores,

peratores, tantis rebus ad laudem er decui insignibus alarissime susceptis adeptisunt? sine ullo fructu possumus suspicari, tantum industria, laboris, co opera, in dignitaris studio consumpiüs sine ullo quidem. Virtutis enim rationem preclaram ad affectum, reautem faisam et inanem studiose complexi sunt. Onnes enim quamuis in corum oculis nerfaretur aliqua species honestatismon tamen se ab illa communi generis humani lue, at 13 tabe tutos conservare, nec à muliis animi morbis quibus erant implicatiemergere potuerunt: cum id per se præstare non possent: & Deumuirtuis autorem, atg-finem, cuius solius præsidio id quius sent obtinere, ante mentis oculos minime constituissent. Nulla igitur uera uirtue, sed fallax uirtutis imitatio, uulla dignitas, sed uana dignitatis species, nullum ueri decoris studium, sed effrenata quadam, inanis gloriæ cupiditas, tenuit illud genus bominum; qui quidem non tantum honesti pulchritudine illecti, quantum ne in magnum honorem ascenderent, or hominibus admirationeni monerent, egregias illas actiones susceperunt. Quod stilli, qui constum aliquem ad virtutem capessendum habere nidebatur, niremis fructu omnino. earnerunt: quid oft de reliquis existimandum, qui cum semel omnia pictatis, humanitatis, officij, repagula perfregissent:

perfregissentinthil tam propositium habuerunt, quant omnia inaudita flagitia, & scelera moliri: quo infinitam et temerariam omnium rerum cupiditatem exple-Sign of the state of

re possent.

Cola Indeorum natto quondum mansit in officio; Idiuinis legibus or institutis, fanclissimais religio. ne deuincla, et ab omni nefasta supestitione, longo tempore segregata. De qua scriptum est, non est idolum in Iacob, neg simulachrum in Ifrael: dominus Deus cius cum eo est. Et alibi, notus in Indea Deus, er in Israel nomen sanctum eins. Hæc er in studio sancti tatis sese diligenter exercebat: et ad spem futura salutis erecta, institiam, et pietatem, quantil poterat, excole bat. Non fuit tamen in illa lege, perfecta & absoluta rationiriutis: sed inchoata quedam; atq; rudis species bonestatis. Repressit illa quide impiosato; nefarios ho minis conatus:iuit obuiam furori et sceleri : senere, at qu nehemeter impia facinora uindicanit:nemine tamen ad illum perfectii uirtutis, et sapientic gradum perduxit. Advirtute enim, non ip flus uirtutis illecebris, sed par tim metu at q formidine, partim commoditatibus uitæ propositis incitabat. Cuenim in legis promulgatione uidissent,ex omnibus coeli regionibus coruscare fulmiva terră et aera crebris tonitruum ichbus cocut: iigne Superne-

superne decidere: cuius incendio, atq; flamma, mons editissimus omni exparte conflagraret: adde tubam tllam horrificam, fumum, arq caliginem, & reliqua, que presentis numinis maiestatem indicabant: mein exanimati, Mosem maximis uocibus appellant. Loquere inquiunt tu nobis, & audiennis. Non loquatur nobis dominus, ne forte moriamur. Quid ad ista Moses? Iubet illos bono animo esfe, diuiniá; illius consilig causain aperit. Nolice inquit, timere. Ve enim probaret nos uenit Dens, or ut terror illius effet in nobis, or non peccanetis. Quod perinde ualebat atq; si diceret. Noudum estis ab improbis cupiditatibus, co à reliquis animi morbis numine divino liberatienec omnino tales, qui sponte ues lea : ad uirtutem alliciamini. Formidinemigitur islam; animis vestris dominus iniecit, ut ea saliem ratione, uos à sedere coberceret. Ad uireutem uero, quibus pramijs incitat? Istis prope modum, quorum caufa rude uulgus, or imperitum uota suscipit: nempe frugum ubertate, copia diniciarum, integritate corporis, o incolumitate. Si autem uirtus ea sola dicenda est, que no metu coacta, sed sponte suum officium facit: o praclaras actiones, non ad res buius uitæ fluxas, sed ad Deum, uerum nitæ sinem dirigit: qui poiest ea virtus existimari, qua formidine expresa

expressa est, et cuius finis non tam est Deum amplecti: quam uitç comodis abundare? Nec enim nunc de ijs lo quor, qui fragilitatis humane conscip, sapienter intellexerunt, sese no posse, ea que in lege prescribebaiur exequi perfecte, nistad Deum, unicum vitæ moderande, et conservande presiditi consugerent. It enim viri sapientissimi, qui diffisi uiribus suis,omnem spem in Dco rcposuerunt, spiritus divini numine cosirmati, et ad summum illud uirtutis genus excitati sunt. Qui tamen non ita multi fueriit. Reliqui omnes, qui nel rationis opibus nitebantur, uel propter uitæ comoda in officio manebant:nullo modo ad uirtutis gloria aspirare poterant: nec ita diu propter animi insirmitatë, in honestis actionibus cossistere: immo, per summi scelus, atq: flagitium scpissime corructut, nefarijs cupiditatibus, et turpissimç noluptatis illecebris impediti. Quin etiam multi ex illis, cum se scelere nefarte cuius da superstitionis obstriuxissent:co deducti sunt, ut nullum tam immane facinus animo fingí possit, quod non sponte susciperent: ita ut etiam filios, in honore deorum fallaciú funestis ignibus inferrët.Hocde tanto, tamé; atroci scelere, et surore, cum alij uiri fan Aıssimi, tum in primis Icremias grauif sime multis in locis conqueritur. Veluti cii ita Deum inducit loquentë, scelera sua intulerunt in domu, in qua inuocatum

inuocatum est nomen meum, ut polluerent cam, o ædisicarent aras in Tophet, que est invalle filij Ennom, ut incenderent filios suos, et filias suas igne. Et rursus, non uocabitur post hac locus isle Topher, ey uallis filij Ennom, sed vallis occissonis: et dissipabo consilium Iuda, & Hierusalem, in loco isto, et concidam eos gladio, in conspectu inimicorum suorum. Hac Ieremias. Non est autem necesse persequi reliqua gentis facinora, quibus sa pissime uiolauit fidem, et religione:illamés duinam legem neglexit : et per summam libidinem, at qui Super Attionem conculcaut. Hoc autem satis est, ut intelligamus,ne in illa quide gente, præterquam in paucis admodum, fuisse ueræ & absolute uirtutis studium: et maximam illorum partem, sese longe maiore sceleris impietate, quamreliquos mortales obligasse. Nec enim idem ualet crimen in co, qui nulla institutione preditus est, quod in illo, qui ad omnia genera virtutis fuerit di uinis legibus institutus. Quod si neces ratio hominibus, negs exercitatio studiosis, negs disciplina eruditis, negs lex hebreis, per se ualust ad solida uirtutis laude et glo ria:et nibil aliud in rebus humanis, quod de uirtute com monefaciat inueniri potest, relinquitur, omnë nirtutis et dignitatis splendorë, priscis illis tëporibus extinctum iacuisse:neq; fuisse in terris locum, quo non peccati diri-

tas, tanquam calamitas quædam exitialis, at of funesta peruaderet. Hoc auté fuit illud infinitu imperium peccati, atqs mortis, quod diutissime terras omnes oppressit, de quo tam multis in locis sacre litere coqueruntur. Neminem esse inquiut, qui ius et æquitaté, colat:nemiuem, qui Deum requiret : omnes de uia declinasse : ne unum quidem in officio permansisse: cuncta deniquimportuna tyrannide peccati, et mortis atrocitate teneri. Deindeillud, studia hominu uersariin summa uanitate: falsa quædam somnia consectari : nihil nisi quod prudentic ce honestatis inane, plenum uero erroris, or nequitiæ st amplecti. Tum illud præclarum, quòd gloriam o decus hominum herbe, atqs flori caduco comparant, quem si uentus uchemetior afflauerit: ita disijciet, ut ne minimum quidem illius ucstigiü relinquatur. Quale oft ctiam illud Esaiæ. Omnis caro fænum, & omnis gloria eius tanqua flos agri. Exicatum est foenum, & cecidit flos, uerbum autem domini manet in æternum. Quæ omnia manifeste declarant, nullam in rebus humanis fuisse, post illam primi hominis ruinam, expressam effigiem dignitatis : necullam ueri decoris speciem, atq pulchritudinem,nec aliquam germana nobilitatis formam extitisse: cum essent omnis vitijs, atq tenebris miserrime circunfus. k if

# LIBER SECVN-DVS.

Am satis (ut opinor) constare potest, ucræ uirtutis, at q solide dignitatis rationem muleis seculis in obscuritate latuisse; cum ultimum omnium bonorum ignoraretur à quam plurimis : cum funestum peccati regnum omnes rationis opes cominueret: cum eorum etiam pulchri conatus, qui ingenio & industria excellebant, eo solum peruenissent, ut aliquod uirtutis genus, non ueritate, sed ostentatione magnificum tucrentur : cum illi etiam, qui crant divinis, legibus instituti, propter animi imbecillitatem nefarijs erroribus occupatam, uersarentur in omni genere turpitudinis, & immanitatis. Communis igitur fuit illa calamitas, commune incendium, at & flamma, quæ per orbem terrarum diutisime peruasit : communes illæ tenebre, quibus omnes decoris, atqs dignitatis rationes occultate, or demerfa tamdiu iacuerut, donec tempus illud divino consilio ab æternitate præslitutum uenit, quo tempore genus bu-

manum erat e tantis malis eripiendum. Tunc enim cum exortus esset sol illæ iustitiæ, qui caliginem erroris & impietatis mentibus offusam discussit : divinamés

lucem

lucem rebus humanssattulit: coeperunt bomines oculis uidere ipsam honestatis formam, atq; pulchritudinem: tunc ad ucra virtutis laudem & gloriam inflammari coeperunt, numine divino crecli, arq: confirmati. Nec enim summus ille pater, at que rerum dominus, ita scelere irritatus fuerat humano, ut non longe maiorem misericordiam in bominis salute, quam in ruina seueritatem adhiberet. Qui quidem nec in ipsa sceleris poena, ita fuit homini infensus, ut illius divina imaginis que erat in bomine, memoriam abijceret. Immo, cum pro criminis arrocitate, clementi admodum castigatione usus est in puniendo: tum eam pænam in hominem constituit, non que ultrix esset impietatis:sed quæ faceret medicinamies ad frugem bonam sæpissime reuocaret. Cum autem dininæ institiæ ratio postularet, ut in aliquos, quorum salus propter instram animo superbiam, erat omnino desperanda, summa seutritatis exepla constituerei:illis exemplis editis, factu est, ut multi sese à seclere, et impietate remouerent : eadem q; opera longe plu res divinæ clementiæ lenitatem, quam ivstitie seneritatem experirentur. Omnia denies post peccatu, in peccati remedium constituta sunt. Propostic minç, clades illata, eluviones, incendia, terrores varijs oftentis, at qu prodigijs hominu mentibus iniecli, bellorum tempestates, gentium ruina, bane uin habuerunt, ut à scelere k tij

atq; flagitio mortales abducerent. Contra ucro;nita commo dicares, lex dininicus promulgara, sauclissium religionis institutio, dinina promissiones, immortalis benesicia, ut ad officium, atq; sanitatem reducerent. Omnibus itaq rationibus, fine illa ad sceleris panam comparate sint, sine ad virtutes invitamentum, fuit rebus humanis, ab omnipotente Deo, coregia quedam patris pierate consultu. Postea uero quam ita creuit morbi uis, er peccati magnitudo tanta fuit, ut non facile inneniri posset ratio ægritudinis leuandæ:alud medicinæ genus diutnum, atqs singulare summus ille medicus adhibuit: quod non tantum id quod morbo dilapsum fuerat resurciret: uerum ettam priseam. illum fanitatem, multis opibus et niribus amplificatam restitueret. Hoc aute fuit ipsa summi Dei sapientia. Ipse inquam patris sempiterni sempiternus filius, inexplicabili ratione genitus, paterni splendorés effigies, nice & immortalitatés fons atgs principium. Ipfe igitar bominem, quem effigie quadam divinitatis olim impres serat:peccati & mortis laqueis implicatum, & omnibus arumnis atqs calamitatibus circunuentum expediwit: or in antiquam libertatem, singulari, divinogs consilio uindicanit. Principio autem necesse crat, ut nefas illud, quo genus bumanum contaminatum fucrat, elui-

retur: Numinis religio violata, sanctissimo quodam piaculo expiaretur: macula ex impictate es scelere concepta deleretur : ut sie tandem posset homo, tetra peccati tyrannide liberatue, antiquæ dignitatis, T decoris ornamenta recuperare, atque ad immorealis uitæ gloriam peruenire. Sed nullum piaculum in terris inueniri potuit, quo tanti secleris magnitui. do procurari, aut iustitiæ divinæ satissieri, aut elvi concepta macula posset. Omnes igitur sceleri affines, diris tristissimis obnoxij, turpitudine contaminati,in. Sempiternam miseriam nascebamur. Hacerat.no; bis propesita tristis, & miserrima conditio, nisi nos Christus optimus maximus respexisset: ueramos bominis formam divina benignitate suscepisset : er in illa divinitatis maiestate permanens naturam bumanam inaudita quadam ratione sibi conciliasset. Omminin itaq; rerum dominus, qui nutu terram, atq; coe-Am concurit : ut hominem misere perditum, paradisis finibus exturbatum, in sedes patrias reduceret: à coeli uertice delapsus, in terris uersatus est: aig ita nersas. tus est: ut ned; à coeli moderatione, nec ab universitàtis imperio discederet. Islo igitur dininitatis, cum humananatura foedere, ato coniunctione, peccentum beni mano generi penitus infixum, repente extirpatum esto The second second second little of more is

mortis autem imperium conuulsum: omneq; scelus fan-Elissimis sacris explatum. Que enim sacrorii genera illis sanctiora possunt excogitari, que à summo illo pontifice, qui sacerdos secudum ricum Melchidechi priscis Janctorum patrum uaticinijs nominatus esticelebrara atqs peracta sunt? Qui non ouibus, aut viculis, aut ullis bostijs uana hominii superstuione recepus, sed proprio sanguine litauit. Qui ut à capitibus nostris pesté propulsaret : caput suum ad omnium salutem consecravie. Qui se uirgis cçdi, et in cruce tollipassus est, m communis sceleris poenas ipse lueret: Deumqs consceleratis bominibus infensum, sanctissimi corporis hostu placaret. O singularem dininæ beneficentiç magnitudinem. O immensam duinoru beneficiorum copum, et incredibilem munerii largitatem. Ille rerii opifex, cuius uirtute omnia super subterés producta ates perfecta sunt: qui regit et temperat uninersa: cuius maiestatis amplitudine coeli cotinere nequeunt: sanctissime uirginis utel ro inclusus delituit:ueramý hominis forma suscepit:ut bomine in aliquo divinitatis gradu tandem collocaret. Hoc illud fuit, quod multis ante seculis à uris diumo numine offlatis predictu erat: fore nempe, ut Deus in bumana forma delitesces, doctoris officio fungeretur: omnemás nobisuirentis et bonestatis disciplina traderet. Sic enim inquit Esaias. Fluent'ad eu omnes gentes: o ibunt

thunt populi multi, et dicet. Venite, afcedamus ad montem domini, et ad domum dei lacob: et docebit nos uias suasset ambulabimus in semitis eius. Alibi nero ita inducit patre cum filio loquentem. Dedi te in foedus populs, et in lucem gentiñ, ut aperires oculos cecoru: et edu ceres de carcere uiniquin. Alio rursus in loco, filius ita de se ipso sermonem instituir, spiritus domini super me,eo quod unxerit dominus me: ad annunciadum man Juctis missit me, or ut mederer afflictis. Baruch autem bunc Deum appellat, à quo omnis disciplina profecta eft. Et post hæc (inquit )in terris uisus est, cu hominibus collocurus. Ioelucro his nocibus pios excitat. Filij sion exultate, et latamini in domino deo uestro, quia dedit nobis doctore instinic. Postasiginar colestis illius doctoris uox in tenebris illuxi::hominumq; genus ad in stituta uerç religionis, at & sapietic disciplină instituit: omnêts animoru cupiditate à rebus abstraxit bumanis: oftedit és nihil esse in terris magnopere metuedum:non mortem, que corpori tantu interitum affert: animu autem no attingit:non or bitate, non egestatem, no reliqua eiusmodi mala, que si corpori officiant:opes tamen im mortalis animi labefactare nequeux:instruxités deinde ad caritate, beneficentia, et animi moderatione cum ista igitur omnia in intimis sensibus hominum desixit: et ad spem gloriæ immortalis auditores erexit: studio q; diuinitatis

vinitatis inflammaviticui dubium esse poterit, quin iam non uirtutis imago, sed solida ipsius nirtutis splendor, homines ad gloriam nato's caperei : at que uchemen ver incenderet? Quid? quod non modo erndiuit ad boue Statis, atq: sanctitatis officia, sed etiam vires confirmanitiquibus ed que docuit perfici constanter possent. Quod etiam divinis fuerat oraculis præmonstratum. APERIENTVR inquit ille, OCVLI CAE CORVM. Non est autem intelligendum uatem illum sanctissimum de corporés tautum oculis isla uaticinatum fuisse. Omnia enim que à viris illis excellenribus divino inslindu o inflatu pradicla sunt, à consuctudine corporis abducenda, atq; ad mentis sensum referenda sunt. Subiungit deinde. AVRES SVRDORVM PATEBUNT. Surdes apa pellat eos, qui pietatis discipline aures antea claudebat: de quibus inquit Ieremias, ecce incircuncisæ aures coxum, or audire non possunt. Christi camen beneficio. factum est, ut sur di ciiam auribus acciperent disciplinam. Quid deinde sequitur? TVNC SALIET VTCERVVS CLAVDVS, ET LINGVA MVTORVM IN DEI LAVDES ERVM-PET. Quid per claudum intelligatur, nouerunt if, qui sunt in sacris literis mediocriter exercitati. Claudi enim sunt, qui animi imbecillitate impediuntur, quo mi-

wis in curriculo pietatis exerceri naleant: qui neg; nirlbus eniti, nech cursu ad virtueis premis contendere ullo modo possunt Vide igitur quam multa simul in anime falute consulu ille uindex buman a libertatis:qui cacis -lumen attulit: sur dis aures patefecit: claudis celeritatem dedit, qua possent instar ceruor u alcissima cursu petere: et serpentibus pernicie machinariinfantibus postremo at qui mut is egregià canendi facultatem largitus est. Fuit -auterdamplissimű, gudd omnis uite ratio afflicta atgs perdita, fuerit lesu Christi ope in pristină sanitatem restituta:id tamë multo mains, multo (j. magnificëtius, quod divino lumine collustrata legem divina non tabu-·lis incifam, sed intimis precordis infixa perpetuo studie coferuct. Cum enim iam nibil inente impediret, quo minus se insam traderet in coolestem disciplinam:ipsum Der O. M. numen, animis sescinsinuanit humanis:illiás imagini dininc, que iam in ortu suo, propter codito sis similiandme sempicernelegis particeps extiterat, lon geclari islumê pretulir:totamé; studio divinitatis inflæmauit. Q nod si lex nil il aliudest, & ratio perfectanlla certe ratio, que no modo natura, sed quod est loge mul tumás prestátios, presenti deinumine, ita perficitur, ut facile sese ad Dei imitationem accommodet : dubium non est, quin dininam legem in se cotineat. Sic eninrest apud leremiam. Hocerit pactum, quod feriam cum donie

domo Israel . Post dies illos, dicit don.inus, dabo legem meam in uisceribus corum, et in corde corum soribam eam. Lex aute ista, ipse christus est. Ipse inquam, qui Dei patris uireus, & sapientia nominatur: qui est mortalibus divinç virtutis exemplü, et unica vitç moderandç ratio: mentibus illis, quas ex impuris castas atgi Sanclas effecit, presens semper adest:eas & spiritus san-Eli numine cocitatas, ad gloria immortalis studium incendit. Cum aute nibil maius concipi mente et coguatione possit, ipso Chrisli numine, quod nobis præsens adesse scimus:et cuius divino impulsu ad veram virtute. excitamur:nulla certe dicendi vis, nulla orationis ubertas, poterit consequi dicedo divine erga nos clementia magnitudinë. Atq uideo tandë me princeps amplisime, iuuenili quada audacia precipite eum cursum susce pisse, que tenere nulla ratione possim. Sum enim quasi in mare profundu, et immensum, in earu rerum explica tione ingressus, quarii altitudine, omnis humana dicenti ratio, atq facultas obruatur necesse est. Quidaute dico humana? calites quide ipsi, uix illo genere orationis coclesti, at q divino, de tantis rebus pro dignitate disserere potuisent: tantu abest, ut lingua mortalis; impuris sermonibus inquinata, dininu in hominu genus beneficiu amplecti oratione possit. Ecquis enim tantum ingenio walet, ut queat, no dico uerbis explanare, sed cogitatione concipere,

concipere, quo modo Dei unicus filius, hominis formam inducrit:nostramo natura, adeo incredibili coniunctionis uinculo sibi copularit, ut Deus fieret uerus bomo: in hoc, ut universum genus humanum, ab omni uestígio sceleris expiaret, et ab omni scelere tutum, at q san Eum redderet. Quod deinde genus orationis crucis mysteriü cosequetur: quam Christus, tanqua mole et machinam ad euertendas opes hostis nostri comparauit? Quis uir tute invictam illius:pro dignitate celebrare potest, qua serpentem illam venenatam, in cuius potestatem univer-Sum genus humanum reciderat: illisit, atq; compressit: mortis q; imperium infinitum extinxir:omnesq; superstitiones, atqs feritates expulit, et profligauit? Vi interim illud omittă, quomodo a mortuis exuscitatus, atqs orna tus manubijs, quas sibi belloru omnium victor fecerat, summa cum gloria, in divinas illas sedes se ipsum intulit: ut inde, sub potestatem suam, et æternā iurisdictionem, mes gentes, atq; nationes subiungat. Vt etiam de illo diuini spiritus incêdio reticeam: quo apostolorii mentes inflammatæ,res occultas,atqi cælestes, diuina quadam constantia mortalibus enunciare coeperut:orbemgterrarum, Christi nomine compleuerunt. Incutiunt hac omnia summam mentibus admirationem: opprimut ma gnitudine sua cogitationes humanas: linguam timidam,

duum, et quod no modo ingenij nostri imbellicitate, sed nullis etia bumanis uiribus persici possit, est explicare partemaliquam corum, que non bumana doctrina, sed divina sapientia nostris mentibus inspiraut. Attamen, id nobis e portu egredietibus consyderandum suit. Nunc quidem, postea quam temere in altum prouecti sumus, danda nimiru uela sunt. Ea vero que iam superius, quo ad licuit, et sas suit attigimus, relin quetes, reli qui orationis cursum, quo christiani nominis divina or nameta continetur, christi auxilio freti perstringemus.

Rincipio autem, quantii ad virtutem attine: si ut

Rincipio autem, quantu ad virtutem attinet, si (ut est à nobis superius explicatum) ea tantum virtus dicenda est, que à Deo profecta, Deum semper intueturiet omnes actiones in illum dirigit: constat q's hoc vir tutis genus cœleste, at q's divinum, à Christitant u dotrina, at q's numine profluxisse, et ad eor u tantum animos permanasse, qui Christium secutifunt: relinqui plane, in solis christianis veræ dignitatis lumen elucere. Hæc enim sola virtus est, quæ omnes peccati nervos excidit: que divinam mentis est igiem, illuvie infuscatam, in pristinum splendorem restituit: que tenues opes animi incredibili constantia corroboravit: quæ cunctas cogitationes, ab bumanis rebus, ad religionis er santimoniæ

Elimoniæ studium traduxit:uiamq; certam, atq; dire-Etam, in coelum aperuit. Conferat aute nunc qui uolet, illuduirtutis genus, quod fuit in Grecis et Romanis hominibus, ad aspectii amplissimum, cum christiani hominis dignitate,iam uidebit,quantum interuallum inter utramý interiectum sit. Illa humano studio & exercitatione quasita fluxis opibus innititur: bac diuina benignitate concessa, habet sirmissimam spem, in summo Deo collocatam. Illa lubricas divitias, aut popularem gloriā breni morituram intuetur:bçc nihil,nifi dininii, atq sempiternum spectat. Illa cotagione crimi nis obscurata, atq depressa, repit humi: hçc aute pura, et inuiolata alacriter in coelum evolat. Illa infirma spe, at quanimo, de gloria sua cogitat: bec aute, spe firmisimaimmortalitatis, certissimos; gloriæ fructuducitur. Illa postremo leuissimis opinionibus inflata, stultés admirationem comouet: bæc uerissimo lumine sanctitatis Ilustrata, sapientes homines ad ueru atq sempiternum decus inflammat. Denig, illic uidebis imaginem quadam uirtutis intermortuä: hic autem nirtutem ipsam, omnibus præsidijs et ornamētis redundantem. Quan-?um autem inter utrames intersit : fallicime perspiciet, jui ad utrius qua actiones animu diligeter attendet. Qui enim christianæ liberalitatis, mansuetudinis, temperan tiæ,o

tiç, Teliquarum nirtutum omnium officia examina utrit: ea ét cum bumana nirtutis actionibus contulerit: intelliget plane, nihil aliud esse menté hominis uere christiani, quam christi ipstus sacrarium, atq; templum, in quo sanctissime Triadis numen inhabitet. Sic enim inquit ille, ego pater ad eum ueniemus, et manssonem apud eum faciemus. Et alibi, habitabo in eis minambulabo. Paulus uero non semel christianas mentes, sancti spiritus fana, atq; delubra appellat. Cū igitur Deus ipse, in corii animis, qui christi viam sequuntur, quast sedem, atq; domilium collocarit: ut eos prasenti numine incendat ad studium divinç virtutis imitanda: ridiculum est, aliquam bumana virtutis speciem, isti praecellenti sima comparare.

Vidaute de nobilitate dicam? Nam si uere, sa pientes bomines, nobilitatem nirtute metiuntur: eamés nibil aliud putat, quam gente, eximijs virturibus illustratam: ea profecto gens que divines virturibus esculta est, à divina progenie aliena esse no poterit. Itaqs non timide, es titubanter, sed maxima voce, ac elato animo dicimus, christianum genus, divino satu editum esse. Atq; non ita satum, ut illa Heroum natio, quæ est apud Homerum. Illi enim, cum propter egregiam aliquam actione, inter omnes excelleret, facile ementie-

bantur

.vantur nobilitatem: generis g principiu, ad falfa quedam, et impia numina referebant. Nos uero, non Ioinem, aut Liberum, sed summi, atq; prepotente Deum uere patrem nominamus. Neg; licet cuiquam de tanta claritate sine nefario scelere dubitare: cum id, innumeris sacrarum literarum testimonijs, compertum, & exploratum habeamus. In primis Ioannes Dininitus testificatur, corqui Christum receperunt, isto preclarobeneficio affectos fuisse, ut filij Dei efficeretur. Ita ut iam nullo modo, in illa serie, que sanguinis communione continetur, aut in illa familia, in quam adoptati fortasse sunt, censeri: sed in diuina stirpe at q; sobole unmerari debeant. Videte (inquit alio in loco) quantum beneficium contulit in nos pater, ut filij Dei nominemur. Quid aute Paulus? Quam mulcis in locis: quam preclare, atqui magnifice, de ista eximia nobilitate disserit: ueluti cum Christum fratrem nostrum maiorem nominat : cum nos spiritus divinibenesicio, in Dei familiam adoptatos esse dicit: cu maximis uocibus illum, rerum omnium conditorem, parentem nostrum appellat. Sed quod iam gravius, quam ipfius Christi testimonium requirimus? Nunciabo (inquit) nomen tuum frairibus meis, in medio ecclesiae laudabo te. Et alibi, nolite nocare nobis patrem super terramiunus est enim pater

pater uester coelestis. Tum postremo illud, ascendo ad patrem meum, or pairem uestrum, Deum meum, or Deum nestrum. Aetas me desiceret, si uellem omnia testimonia colligere: diuinam istam generis claritatem confirmantia. Sed bçc satis superé; sunt, ad alia preser tim properantibus. Illud aute admonere non alienum puto:non esse plures, at qs diversas nationes, in quibus di uina claritas eniteat. Quamuis enim sanguine dissueles, conditione dispares, locis infinite sint: postquam tamen omnes unum in locum congregate sunt, ut apud Christum imperatore sacramento dicant:omnes repente eodem agnationis, et propinquitatis ninculo constringun tur. Nam et sanguinis necessitudinë, quo antea discrete crant, reliquer ut:ct in divina familiam adoptats, in qua nullum est generis discrimen, omnes eadem gentilitatis iura tenueriit.Postquă enim aquis salutaribus expiati, magna ex parte abiecerunt illam netustam peccati com suetudinë:et primi parentisimaginë deposuerunt:ai saý; priore uíta; quasi iterii nati, in nouam ingredi co periit:facta est continuo mentis humane renouatio, ornatus incredibilis exortus estita ut uix iam nestigni. ulluminfirmitatis humanç relinquatur. Non igitur ile nobis dies natalis celebrandus est, quo in lucem ist editi sumus, ad omnes uita miserias et acerbitates na

Ille inquam, ille est natalis dies incredibili lætitia, et uoluptate celebradus, quo die nobis diuina lux oblata est: Salus atq: libertas Christi optimi maximi benesicio con stituta. Nec enim tam corum parentum liberi appellandi sumus: per quos ista misera mortaliquita fruimur:quamipsius Dei, à quo divinum istuduite genus habemus: or per quem immortalitatem aliquando consequemur. Iccirco quamuis genus mixtum, et uariu ex omnibus fere nationibus, locis, moribus, natura, disiun-Etissimis ad istam sanctissimi fœderis societatem ascitum sit: una tamen gens ex omnibus gentibus efficitur: eadem omnibus sacra sunt: eadem gentilitatis stirps origo. Generis principium (ut est superius ostensum) ipse Deus est : qui nutu condidit, atq; continet universa: in quem omnia cupiditate incredibili referuntur. Ipfe enim nos generavit : divinisés muneribus ornauit: or in hæreditatem immortalis gloriæ uocavir: omnibus denique ornamentis coclestibus affecit. Quid iam altius animo fingi potest, aut magnificentius, quam humo excitatum esse genus humanum, ut ascendat ad quendam divinitatis gradum, atque amplitudinem? Oslentet iam qui nolet, imagines Juas: nobilitaris seriem à stirpe repetat : Herculem aut Heroum aliquem generis sui Principem, or autorem leuissinto

lenissimo orationis genere confirmet: aut si cominodum est, dicat se soue prognatum patre:dum modo nobis nere liceat, immortalem Deum parentens vominare:quod quidem maxime licet, cum intus inclusum numen sentiamus, quod istius divinæ claritatis tanquam pignus habemus. Nullu enim certins, aut granius testimonium dici potest: quam illud spiritus sancti donum, in christianos homines magnificentissime collatum: quo inflammatur studio rerum divinarum: et in omni genere uirtutis uigilantes efficiuntur: quod animis pacem, gandium, & caritatem incredibilem conciliat. Istud igitur presentis numinis subsidium, eiusmodi est, ut nos insirmo animo at q: speesse non sinat. De quo ut commodius disseramus ipsius christiani nominis ratio, at & dignitas explicada est: cuius originem paulo altius repetemus. Illud autem cum sit uulgatistimum,non neces se est admonere: Christi nomen, ab unctione ducti Siquidem Zifoy apud Grivcos, idem ualet, que ungi apud Latinos.

Vit olim unguentum quoddam sanctum, er religiosum, incredibili ceremonia constitutum: quo solebant ungi designati sacerdotes, Reges, atq; prophetæ. Nemini autem unquam sas suisse, in sacerdotium venire, aut ad regiam dignitate ascendere, nist isto sa-

ero unqueto juisset antea denbutus, unigatius est, quam ut cuiusquam explicatione egeat. Quo pacto autem prophete, etiaillo perfunderentur, ex regum historijs intelligimus. Illicenim imperat Deus Helie, ut ungat Azaelem atq: Ieumiet corum alteru Siriç regno, alterű Samariç preficiat. Addit deinde, Helisçű aute filium Saphat, unges prophetam pro te. Itaqi, neq regnum administrare, negs sacerdotiu inire, negs uatibus etiam interdii divina mente aliquid in posterii presentire, aut arcani quippiam interpretari licebat:nisi prius fui fent, unquento illo rite perfusi, atqs cofecrati. Non quidem quod effet ea virtus in cassia, aut cinamomo, aut in reliquis odoribus oleo comistis, ut sine illis existi memus, neminë ad honores summos peruenire potuise. Sed nimirii, aliud unguenti genus erat occultii, atq; divinum, cuius istud à Mose compositi umbram et ima ginem gerebat:sine quo, nemo pro dignitate regnu tueri votestinemo sanctissimis sacerdotij muneribus caste sungi:nemo deniq: dinino motu animi futura perspicere. Nec est enim aliudhoc genus un tionis, quam diuini numinis præsens auxilium:et coeleste munus, apud mentes castas et puras, dinina benignitate collocatu: cuius uirtute, multi in terris positi, coclitu iura sunt quodammodo consecuti. Hoc est illud unguentu, quo Christus

fuit copiosissime perfusus:quemadmodum scriptuest. Spiritus domini super me, co quod unxerit me. Daniel autem non modo de bac unclione predixit: sed tempus etiam septuaginta hebdomadaru prefinitum esse monstrauti:intra cuius temporis fines, futuru erat, ut elueretur omnis peccatimacula: et sceleris improbitas expiaretur:et sanctoru princeps ungeretur: non unguento aliquo, cuius brevem, et fluxam uoluptate sensu corporis usurpamus: sed illo cuius uoluptatem sempiternam,mête sentire possumus. V t planius alio in loco demonstratur. Quem unxit Deus (inquit ille) spiritu sancto, et uirtute. Cum auté omnia munera, que fuerat priscis teporibus adumbrata, et diuersis bominibus distributa, fui sent excelleter, at qs simul, omnia in Christum conferenda: nam et regnü illius sempiternü, at 🤫 summum saccrdotiu divinis oraculis predictum cratice eximius propheta fuerat multis ante seculis nomina us cum igitur omnibus glorie ornametis, at qs fummis honoribus fuisset supra oës mirabiliter bonestandus:p... fuit, ut pre omnibus eiusde hereditatis, atq. glorie comfortibus ungeretur. V t est in pfalmor i libro. Dil sti iustitia, et odisti iniquitate, propterca unxit te dess deus tuus, oleo letitie, pre cofortibus tuis. Myrrha gut ta, et cassia, distillaner ut à uc stimetis tuis. Iis itaque odo ribus

ribus, et unquetis affluens, unde etia Christi nomeni ha bet:rex regu factus, summu item sacerdotiu consecutus, et omnium divinorii consiliorum particeps, atq; administer effectus, ita gubernat universa, ut etia pacem no bis à Deo patre cociliet:et omne sapientic disciplinam, eres ab humana scientia remotissimas, mentibus nostris inspiret. Omnia igitur illa potestatis, sanctitatis, atqs divinitatis ornameta, uno Christi nomine continëtur. Cum autë ex eo quod in rege Christo redunda uit:ad illos etia de fluxit, qui eius uiam, et autoritate secuti sunt: quos fratres, socios, bonorii omnium co sortes appellat:iure, atq; merito factuest, ut christi nome obtineat:et uel quòd uenerêtur Christum,uel quòd eiusdem unctionis participes existat, christiani nominetur. Sic enim est apud Ioannem. Vos unctionem babetis à sando, o nostis omnia. Et paulo inferius. Unctio quam accepistis ab co, manet in nobis : et non necesse ha betis ut quisquam doceat uos: sed unctio eius docet uos de omnibus. Cum autem uirtus istius un ctionis eiusmodi sit, ut reges creet: sacerdotes constituat : mentes divinis motibus inflamet:dubium no est, quin omnes nere christiani, istorii ornamentorum omniii partem consequantur. Non enim solum regnii possident:et ad sacerdotiii, delecti sunt ut inquit Ioannes in apocalypsi: sed babent etiani

eliam magna occuntarum, atis univarum rerum notetiam. Reclius enim, ut bic deregni illius futuri immortalis atq divini, opibus reticeam, Regem appellaucris eum, qui in cupiditatibus moderandis, et nitijs animi cohercendis, dininis legibus utitur: omnia q; dirigit, ad Christiregiam disciplinam atq; normam:quam principem dedecori, atque tur pitudini tanqua uile mancipiunt feruientem. Reclius sacerdote illum, cuius sancta atos pura precatio, logemultum qs priscuillum sacrificium, uel matutinum, uel uespertinum, ad religionem antecel lit:quâm Caiapham, qui manibus consceleratis sacra nefaria peregit. Reclius natem illii, qui dinino afflatu multa cognoscit, que sunt supra hominis ingeniticeris. simamýs salutis uiam exploratá habet: quam Balaam, qui cupiditate cæcus perniciem sibi paratam non uidit. Divinitus igitur illud Moss elogiu, ab apostolorum principe, cui de dignitate christianoru dissereret, usur patum est. vos (inquit) GENVS ELECTVM.
REGALE SACERDOTIVM. Videant quomo cum regia dignitate sacerdotiŭ copulavit. Nulla em ratione nult has dignitates à se invicem dissungi. No enim caste fungi poterit sacerdotio, q negs se, neg alion iuste rexerit:nec is qui institua regie colit, honore sacce dotts carere poterit. Non quidem, ut continuo sacra

omnia possint administrari, per illu, qui boneste uixerit. Sicenim omnium munerii confusio inducerctur: omnes dignit its gradus tollerenturiqua quidem renul la capitalior esse potest. Erit tamen sacerdos, omnis qui instrit excoluerit, ad illud sacri genus rite peragen dum, juod est, exhibere propriti corpus hostiam niventem, sanctam, Deo placente, et cultum, è pia mente at & ratione depromptum. Quid deinde sequitur? GENS SANCTA, POPVLVS ACQVISITIONIS, VT VIRTVIES ANNVNCIETIS EX EO, QVI DE TENEBRIS VOS VOCAVIT IN ADMI-RABILEM LVCEM. Tam quoddicit fanclum, quòd è tenebris ereptum, & in lucem admirabilem, boc est in dininarum rerum, atq; coelestium noti iam uocatum, Poritus sancti beneficium est, numine suo mentem interius illustrantis, et comouentis, atq ad summa omnia perducentis. Hocautem cuiusdam divinitatis este, prophetiæ å dignitatem attingere, quis nö videt? Nec est enim alind propheti; munus, quam rerum occultarum, quarum nel investigatio, nel invent.o, supra natoram bumanamest, per divinumen facta demonstravio. Cumigitur tam multa nobis supra sensus hominis à Deo in lucem prolate sint : dubitamus, quin versetur in animis nostris præclara quæda dininatio:

atq; certissima multarum rerum presensio? Quid enim aliud est fides, qua insigniti, atq; fundati sumus univer st,quam certistimu argumentum caru rerum,quas indi pisci speramus: animis nostris per divinii numen infixum? Ita fit, ut numinis ipsius instinctu, nobis ca polliceamur, que humană cogitationem longe superat: quod iam sine dubio pertinet ad officiii naticinij. Non uulgari igitur aliquo Dei optimi maximi dono, atq; mune re, hoc christianorii nomen commedatum est: sed multis,atq:præstantissimis orvamētis affectum. Sicest enim divino spiritu afflatum, ut regiam dignitate obtinere, pręclarissimum sacerdotiñ habere, et divine men tis viribus ad futuram immortalitatem excitari possit. Ed quoniam de nominis tam sancti atqs augusti Dorigine, & dignitate diximus, pauca ciiam de illius antiquitate dicenda sunt. Non quidem quod magnopere intersit, ad christianç gentis celebritatë, quam multas imagines suorum enumerare valeat : aut quam mul tis ataubus ab illa fucrit claritatis possessio retenta. Cum enim generis principium ad Deum referat:inuidiam nouitatis non formidat. Sed neuideatur exclust, non pauci, qui in ista familia principem locum tenuerunt: o quorum diuina virtus multis in locis cnituit, sermonem etiam de tempore instituendu putavi. Non est enim

est enun cur huius nominis ortum, ex Antiochiç gestis repetamus, in qua primum (ut est apud Lucam) christiani uulgo nominati sunt. Quamuis enim tum pri mum uulgari copisset:multo tamen antequa lesus oriretur in terris, uersata est inter homines huius nominis dignitas & amplitudo. Sine enim quod Christi disciplinam or imperium sequantur, christiani nominati sunt: sinc ab unctione illa cœlesti nomen istud ductum est: sine (quod magis reor) utrung; naluit ad buins nominis ratione, quòd scilicet, et in Christi uerba iurarint, o ciusde unclionis participes extiterint:quis erit tam amens, ut Mosem ab bac familia sciungat? Qui Christi contumelia in se accipere maluit, quam regio Incu circunfluere. Quis Iacob, qui Christum scalis innixii summa religione ueneratus est? Aut Isaac, qui ut bostia Deo consecratus, Christi suppliciù adumbr mit? Aut Abraham, qui Christi diem nidit, & ex cius aspeclu fuit eximia, atq; incredibili uoluptate perfusus? Quis porro David, ab ista gentis serie secernendum putet? Cum quo foedus illud, de Chrito ex eius stirpe generando, quondam cum maioribus iclum, sanclissime venouatum est. At quem uirum? Qui omni uitæ ratione, se præstitit in omni christiaza uirtute excellentem. Infinitum esfet, stomnes illas qui

qui ante legem fuerui, et lege in stituti fune, enumerare contendant. Hoc unum dico, quod est ab omnibus testatum:nemine unquam fuise eximia pietate at & nirtu te uirum, qui christum toto animo coplexus non fucrit. Resper illum gerendas, uates divino numine concitati cecinerut:ad illius studium, et cupiditatem, san Elisimi reges exarserunt:illius imagine, multi uiri omni genere uirtutis ornati, quamplurimis signis expresserunt. Et quemadmodum cu in speciem triuphi, hierosolyma inucctus est, innumerabili turba circun fluens, cuius pars antecedens uestibus niam sternebat: pars nero sequens maximo plausu gratulatione significabat: una tamen uox omnium audiebatur, quæ illius nirentem innicham celebraret:sic etiam et prisci illi beroes, viam Christo munierunt: 😙 posteri Christum ardentißimo sludio sectati sunt: & omnium voce, unius regis, atq; domini landes in coelum efferuntur. Hoc illud exemplum fuit, quod Mosi proponebatur ad imitandum. Inspice (inquit illi Deus )et fac, secundii exemplum quod itbi in monte monstratu est. Nec Mosi solum, sed omnibus illis in quibus fuit singularis pietas, at q summa sapientia, qui omnes illas opes animi quibus floruerunt, per Christum unicum reru humanarum perfugium confecuti sunt:quem fide persuast uenturum sperabat: quem tam

iam animo ut præjentem intuebantur: & ex cuius uoluntate omnia pietatis at preligionis officia seruabat. Vt autem illud omittam, quod non omnino illius aspe-Etu caruerunt:non enim semel sese conspiciendum illis sanctissimis hominibus exhibuit: ut Most cu multis in locis, tumin illo rubi incendio atq; flamma: ut Esaiæ in illa sede regia at 3 dinina collocativo: ut multis alijs quos non est facile percensere: ut igitur hic non persequar, quomodo multi exillis, Christum in aliqua forma latentem as pexerut: illud certe constat, omnes illos ad christiana disciplina rationem uita officia omnia perpendisse. Cum enim animaduertas, Mosem suppli ces manus ad Deum tendentem, et pacem atos uentam inimicis implorantem: dubitas, quin ad Christi pracep somnes actiones uite direxerit? V tinterim de reliquis sileam, qui magnitudine animi, incredibili mortis contemptione, singulari clementia, or reliquis nirtutibre. Christi disciplinam egregie præstiterunt. Quid enim opus est singulorum res gestas exponere? Qui in uitam Samuelis inspiciet: qui res ab Ezechia gestas animaduertet:qui Iosiam,qui uates illos omnes intuebisur:et reliquos eiusdem ordinis homines consyderabit: intelliget plane, illos magis ad legis finem, boc est ad Christum, quam ad ipsam legem officia uita accommoda [c.

modasse. Si igitur christianos dictos esse placet, ex eo quod Christi disciplinam sequantur:nemini dubiti esse potest, quin or illi qui Christum nasciturum prospexerunt:et in illius doctrina, et beneficio omnem spem sa lutis repositam habuerūt: christiani nominari posint. Si vero mauis, nomen ab unctione deduci: neg; sic ulla causa est, cur dubitemus fuisseillis nomen hoc insigne communicatum. Sic enim de Abraham, et eius liberis scriptum est, nolite tangere christos meos, co in prophetas meos nolite mali quippiam moliri. Quos christos Deus appellat, satis perspicuum est, non legis unguento, quod nondum fuerat institutum, sed illo divino fuisse delibutos, et ea de caus x christos appellatos. Sed quid attinet de isto spiritus sancti dono, atq munere plura dicere? Nunquid parü manifestum est, neminem, postquam illa criminis plaga iniecta est generi bumano, potnisse ullam ueræ uirtutis actionem susciperes Ergo quicund; uirtutis até; pietatis religionem colmrunt, id no viribus suis, sed duino numine assecuti sunt. Quicung enim illorum hominű memoria, ingenij, at g nature opibus diffis,ad Deum confugit:ab illog mi sericordiam, at q; clementia imploravit: facile experius est, divine benignitatis magnitudinem : animumo, antea perculsum, et afflictum, divino presidio recreari, et ad

omne uirtutis genus incitari sensit. Nibil itaq; memorabile, nec in rep. constituenda, nec in sacror ureligione atqs culcu, nec in rebus bellicis effecti eft: nist spiritus sancti numine mente principis alicuius excitatezet com mouente. Undeillud est, factus est super lepte spiritus domini, et irruit st iritus domini in Sansonem, co insiluit spiritus domini in Saulē, & ciusmodi sexcenta, sacrarum literaru monumentis æternitati comendata. Dubitas igitur illos homines, in christianorii ordinem, atq; dignitatë renocare:qui eodem quo nos divini spiri tus munere, affecti fuerunt:et qui omnia salutis presidia, in Christo constituenda putarunt: cuius unius beneficio ad eam quam adepti sunt, dignitatem, peruentre poterant. Necenim est aliud humane calamitatis subst-Minec aliunde spes salutis ostēdi potest. Omnes igitur qui ab humili conditione servitutis abborretes, usqs co progressi sunt, ut adoptionis spiritu fruer etur: genti to maiores nostri sunt. Ipseq: Abraham parens noster est. Magisqs ab illo nati sumus, cum illius simileudo ad nos peruencritinos és simili pietate, illius sidem referantus: qua ij, qui se ortos ab illo putant: negs tamen domestico exemplo, à scelere, er impierate reuocan-Cum enim in ista dizina cognatione, omnia sint a sensu corporis, ad mentis dignitatem conferenda:

non multum refert, cuius janguine procreatus sis : jed cuius uestigijs ingreßus, nitam instituas. Merito igitur, ammi illorum, qui inani nobilitatis opinione, tumebant, à Christipra cursore comprimuntur. Non dicatis (inquit) patrem habemus Abrabam. Potens est, enim Deus, de lapidibus istis suscuare filios Abrahe. Deinde uehementer illis comminatur. Jam inquit securis ad radicem arboris posita est. Fuit illis quide securis iniecta: qua, à generosa stirpe excisi sunt. Nos autem rursus inserti in illam sumus. Illi itaq;, qui se summo loco natos arbitrabantur: ad summam ignobilitatem redacti, conuitia illa merito, atq; iure sustinent, generatio prava atquadultera, et germina viperarum, o alia complura. Nos autem qui obscuro, et bumili loco nati cramus, in Abrahami familiā translati sumus: & in maioribus nostris, omnes illos reges atq: principes numeramus. Non tamen id miseri homines intelligunt. Sed quemadmodum se Iudços aprol. lant, cum non sintiita Abrahami nomine gloriantur: cum à florentissimi illius generis dignitate, iam multis. seculis, sint deiectiet nunc uagi, et exules errent:undigs exclust, or ornamentis omnibus spoliati. Nos, nos inquam uere Iudai sumus, modo generis antiqui dignitatem iustitia atqs pietate tueamur. Nam si carnein non circunci-

circuncidinus:animi circuncisionem libenter amplectimur. Pascha uero si non agni sanguine consecramus: Christum pro nobis immolatum ueneramur: cuius san-Quine insigniti, omnem à nobis pestem, et uastitate depulsam esse confidimus. Et si à fermento non abstincmus, uetusti tamen sceleris contagionem formidamus. Quid multis opus est? omnes illas ceremonias, ab antiquis institutas, summa religione recipiendas arbitra mur. Omnia tamen, ut christiana dignitas exigit, ab illa corporis consuctudine, quæ iam temporibus ita postulantibus sepulta est: ad dininam uirtutem intus inclusam, este conferenda putamus. Illum autem Indam generis, atq nominis principem babennus: de quo diuinitus scriptum est, iuda te laudabunt fratres tui: manus tua in ceruicibus inimicorum tuorum : adorabunt te filij patris tui. Quod quidem uaticinium ad Christum spectare, nemo sanus ambigit. V trumigitimilli potius, qui disciplinæ ueteris umbram tantum manem confectantur: or salutem dinina clemetia constitutam, o à lege contestatam repudiant, Iudai appellandi sunt? an illi potius, qui illius discipline sapien-tiam, literis occultată, summareligione colunt? V trum deinde est æquius, asseuerare, illos ab Abrahamo ortos esfe, qui ab illius uirtute degenerarunt:et in Deum

contumaces, atqs rebelles extiterant? An illi potius, qui Abrahami gloriam adamarunt: gr uera religioni libentissime paruerunt? Quemadmodum igitur illi uiri excellentes, christiano uitæ splendone nobilitati Junt:ita. onos, qui illorum nestigia persequimur, iudaici nominis laudem er gloriam obtinemus. Nullum itaq; iam discrimen generis, nulla sacrorum distinctio, nulla dissimilitudo uitærelinquitur. Siquidem omnia quæ hostili odio antea dissidebant, omnium necessitudinum uinculo constricta sunt: per summum illum pacis interpretem, qui non solum humanis dinina conciliauit: sed etiam diversissima bominum studia, & dissimillimam uite rationem ad summam concordiam adduxit: @ ex rebus maximo interuallo distinctis, incre dibilem concentum effecit. Stigitur Abraham centilis nosterest, quis prohibet, quo minus cos etiano, qui illo longe uetustiores fuerunt: & ciusdem fide atque religionis consortes extiterunt: in eiusdem f liæ dignitate contineri existimemus? Quid auten co netustiores? Immo nero ab universitatis prin ordio, licet huius gentis celebritatem repetere. Quid enim bic referam divinos illos homines, ad omnia summanatos? qualis Abel fuit, cuius oppressi, et occis sanguis, eas noces mittebat, qua in coelum penetrar ne

a 9:

args au annes dinvias perneurent. Quais item fuit ille, qui à Deo raptus est, nec amplius in terris apparuit. Quales alij permulti quos Mosis te Stimonio diuinitus celebratos animaduertimus. Quidigitur antiquius? Quid uctustius christiance gentis Splendore dici potest? quæ iam ab illo tempore quo iste rerum ornatus, er pulchritudo constituta est, in summa dignitate fuit : qua singulari fide, eximia nirtute, incredibili sanclitate continuata,usq ad Christi aduentum permansittet qua antea firmo animo atos spe se omnia consequi posse per Christum considebat:omnibus nunc ornamentis Christi beneficio redundat. Quid enim iam illi ad laudem or gloriam deesse potest? Nam si uirtute decus excolitur, in sola christiana gente ueræ nirentis decus, et solidæ dignitatis lumen elucet. Si maximorum hominum gloria,genus commendatur :innumera multitudo est, eoru qui buius claritatis possessioperenni uirtute tenuerunt. Si antiquitate conciliatur amplitudo: nibil est in hominum genere, quod quidem sit antiquius.

SEd quoniam non est sasis disserere de iminerso genere uirtutis: nist etiam aliquam partem persequare: non alienum erit, posteaquam de christianæ uirtutis dignitate generatim diximus: et antiquitatem nobi-

litatis ostendimus : nunc de singulis disputare. Non quidem de omnibus, esset eniminfuntum: sed de is tantum, quæ magis cursum ad decus er gloriam aperire, at quad nobilitatis splendorem niam munire nidentur. Quod si uirtus est genus maximis uirtuibus illustratum: maximæ autem uirtutes appellantur illæ, quibus qui sunt præditi, non utilitati suæ consulunt:sed communi saluti prospiciunt: quales sunt institia, liberalitas, Tanimi magnitudo: certe, uel ea solum ratione perspicuum est, in solis christianis esse summan nobilitatem : cum soli sint illis uirtutibus cumulati, quæ genti ueram claritatem et splendore pariunt. Vt autem ab illa uirtute, quæ omnium habetur maxima:principium sumamus: illi soli possunt colere iusticiam, jui null piditate impediuntur:nullo motu iracundia, a monta statu deducuntur:nullius odio, aut offensione commo uentur. Qui postremo, non bominum rumori seruiunt sed ipsa recle factor il consciencia sustentantur. diu enim animus fuerit ira, aut cupiditate, aut reliquie eiusmodi morbis implicatus, non facile cohiberi pocerit: quin uel appetat alienum: uel manus afferat aliente uel quavisalia ratione faciat iniuriam. Quin eriam ille qui omnes hominum rumores intuetur: o ca de caufa, in iustitiam incumbit : non iustitiam tuetur, sed simulations

latione, & inani iustinis ostentatione laudem aucupatur. Propterea enim quod innocentic nomen cupit obtinere:tantisper dum testes babuerit, sese in officij regionibus cotinebitiinfamiç autem timore sublato, non dubitabit, inra omnia commodi alicuius gratia uiolare. Quare ut ij, quorum mentes humi defixæ,et uarijs ani morū tempestatibus agitatæ sunt, qui res humanas admirătur, et in illis omnia ponunt, iniuria abstinere nulla ratione possunt:ità illi, qui metes invictas à cupiditate, et ab omni perturbatione liberas habent, qui negliquet bumana,et in divina suspiciunt,iniuriam nemini confla re possunt. Nec enim nuc de ijs loquor, qui nihil habet christianorum preter nomen: cum re ipsa sint ab omni pietatis religione remotissimi: sed de vis tantum, qui nera christiani sunt: Christiq moribus et institutis uiuunt. Quo enim modo ciusmodi hominem ad inturiam inferendam impelles, qui negs cupiditati seruire, negs li-· hidine incedi, neq; ægritudine ulla frangi potest. Num existimas illum præmijs ad iniquitatem pellici? At omnia humana contemnit, o pro nibilo ducit. Num Supplicij inetu? Sed frustrailli comminaberis: qui iniustitiæ turpitudinem instar omniti suppliciorum putat. Odio fortasse inquies, aut offensione aliqua cocitatus, inferet iniuria. At nullum odiu maius esse poterit co, m tij duod

quod in improbitatem conceptum perpetuo continebit: nec ulla offensione lacessitus, animü inducer, ut optimi domini at qui parentis uoluntate offendat. Quid autenz (ut uno ucrbo dica) iniquitatis suscipict is: cuius omne uite studium, in omnium bominum caritarem comparatum est? Qui inimicitias persequi faciuus nefarium putat:iniuriam ulcisci scelus, atq; flagitium. Qui id quod proxime accedit, ad dinina beneficentiam: cam mentem habet, ut inimicis ctiam benigne faciendum putet. Est enim Dei maxime proprium, indignissimis etia miseri cordiam impertiri nefastis et impuris hominibus, buius lucis usuram largiri: flagitiosissimis quibusqu, magnorum interdum commodorum facultatem tribuere. Oni non statim, ut quisq; facinus aliquodnefarium suscipie, in sceleratorum poenam detrudu: nec agit pracipitem in aterne miseria regionem : sed spatium dat resipiscendito incredibili clementia nocat ad sanitation. ut tandem in niam redeuntibus ignoscat . Huius autem diving benignitatis imitanda, tanto studio efferur. tur,ij qui sequuntur. Christi disciplinam, ut uel in en summam religionis esse ponendam statuant. Iccirco, ned conuitijs lacessiti commouentur: neg nexati maledictis inceduntur: nec iniurijs prouocati ultione ulla 12 machinantur. Immo quod plane divinum est, certamen

illud sibi propositum existimant, ut inimicorii improbitatem, beneficioru magnitudine uincat :et corum etiam saluti cupiant esse consultum, à quibus per summisselus oppugnantur. Istos igitur existimas, ad iniquitatem impelli posse, qui neg cupiditate fragi, neg timore debilitari, nego dio ullius immoderato incendi possuni? Qui etia in hostes omnia mansuetudinis officia conferunt? Qui postremo tuc se putant maximum lucru facere, cum omniñ commoditatibus inferuiut? Nam quid ego de liberalitate dicam? cñ illud conflet, omnia ferme niuendi precepta, que à summo illo doctore nobis tradita sunt; ad misericordic, atq; benesicentic ratione maxime perimere. Nec enim, ad ullius uirturis officiti studio maiore nos instruit : negs frequentius aliquid inculcats negi rursus vititi aliquod acrius reprimit, atqui uchemen tius, qua auaritic et crudelitatis immanitaiem. Atqs adeo; cum ponit ante oculos, illius extremi iudicij seueritatem: et ostëdit, qui meritis in coelum euocandi sunt: qui rursus in impiorii sedem, at q; tenebras detrudendi: non alia officia enumerat, qua en, que ex clementia et li beralitate depromuntur: nec nominatim alijs cominatur, qua feris et inhumanis hominibus. Host ité inquit me non recepistis: nudum non operuistis: unfirmum non uisitastis: et reliqua via eiusmodi. Quod quidem non sic oft acci-

est acccipionum, no puremus, millum ad gio. um elle reliquis uirtutibus interelusum : aut reliqua facinora, non essessupplicio acerbissimo punienda. Quid est igitur in causa, cur alia non comemoret? An ob id, quod quemadmodu nulla nirtus est, que magis dei bonitatem referat, quam humanitas et beneficentinita nibil est tetrius:nibil odiosius,nibil magis divinis placitis alienum, qua crimen auaritic et immanitatis? Cum igitur futuri indicij rationë exposuisset: no necesse habnit omnia offi ciorum genera persequi: sed ea tantum uoluit oratione complecti, que sunt in omni uita prestantissima. Nec enim quidquă in terris fieri potest, quod Deo sit accepiins:quam ferre opem miseris:prebere perfugiu affli-Elistribuere misericordiam perculsis: benesicijs inuare quamplurimos: bene de universis promereri. Nullu est. remedium presentius, adomnes morbos animi depellendos:nulla in coclu uia expeditior. Omnes igitur qui non solum nomine christiani sunt: sed qui uita etiam, atq; mo ribus cum Christi disciplina congruunt:buic uni uirtu ti precipue incumbunt: eande perpetuo studio colendanz putant:in ea deniq; magnum robur, atq; firmamentunt salutis ponendum arbitratur. Tum demu seexistimant, illius in Stitutum atq; exemplum sequi, qui dininas et immortales opes nobiscum comunicauit : cum omnes suas

or an unatatem omnifi convertunt. At mide quatus su christiane liberalitatis spledor: quanta dignitas, et amplitudo. Satis amplam sibi bene sicenticlude unlgo quesij se uidetur, ij qui ex eo quod sibi superat, alijs gra tificătur. Maxima deinde pars, ipsius liberalitatis offi cia, adeo angustis regionibus desinit:nt nemini se quippiam debere, nisi sibi, atq sus arbitretur. Si uero beneficia in alienos conferenda sint:apud eos collocat,qui ni dentur posse referre gratia cumulatius. At nero, qui se Christi discipline penitus dediderutinon solum in pe cuniæ abundantia, sed etiā, in angustijs, omnia benignitatis officia tuentur. Deinde neminë putant alienum, cui possint opitulari. Postremo no tam in eos benefici sunt, à quibus possunt officij fructum repetere: quam in illos, qui propter omniti rerum inopiam, et egestatem, minime idonei sunt, ad gratiam referendam. Nec ij sunt ullo modo, qui pecuniam tantu, qua quidem nibil est bomini christiano uilius, profundant: reliqua uero onglij, uirtutis, industrie, diligentie officia negligant. Immo quicquid ingenio, labore, studio, vigilatia, perfici potest, semper pro aliorum salute libentissime suscinecullo capitis periculo ad altorii hominum, prç. Jerun christianorum pericula propulsanda, impedientur unquam. Tanta est enim intercos, qui Christi prçceptis

ceptis conformatisunt, in religione colenda conspiratio: tanta officiorum omnium societas: tanta denigs amoris coniun ctio:ut nemo propriam salutem, altorum saluti putet anteponendam. Non igitur est cur admiremur, tantam multitudine extitisse corum, qui ut aliorum indigentiam subleuarent, patrimonia sua profuderunt: cum multi etiam, ut aliorum salutem constituerent, nitam propriam fortissime dimiscrunt. Quid autem necesse est in tanto numero, aliquos percensere. Ab omnibus enim ista carnatis officia, in ecclesiæ primordio colebantur: or nunc non ab universis deseruntur. Sunt enim, sunt non pauci, qui non modo contemnunt omnes opes & facultates: ucrum criam si res ipsa postularet, uitam pro aliorum incolumitate libenter abijcerent. Semper enim christian:e nirtutis atq probitatis lumen eluxit. Patuit aliquando latissime, et quamplurimos illustrauit aliquando autein pauciores: semper tamen eundem splendorem recinuit: atos in perpetuum retinebit. Nec enim ab homimbus ortum babet : sed à Deo rebus humanis allatum est. Nunquam igitur deerunt, qui non modo communem salutemonmbus suis comoditatibus auteponant:sed etiam untam libentissime pro omnibus impendant. Fuit autem boc in ista cœlesti disciplina, ut alia omnia admiratione

tione longe dignissimum. Cum enim homines, ad amòris coniunctionem nati sint: euenit tamen, ut uitijs, atos cupiditatibus impediti, rarissime sese ad amicitiæ sludium applicarent. Itaq per tot secula, uix duo, aut tria amicorum paria, reperta sunt, à quibus amicitiæ ius, sanctecoleretur: quæ etiam fabulis magis, et antiquitatis opinione celebrata, quam certa fide, comperta er illustrata sunt. At postquam mentes huma ne, buins doctrine lucem aspicere potuerunt: tanta continuo fuit inter homines amoris conscusso, tam sanctum inter omnes foedus amicitie factum est, ut nemo quippiam ab alijs seiunchum, args segregatum haberet : sed quilibet corum omnes suas fortunas, in omnium usum conferebat. Quid autem dico fortunas, cum manifestam sit, omnium noluntates ita conglutinatas fuisse: ut nil il quisquam sentiret: quod non esset ab universis comprobatum:nibil expeteret, quod non in omnium salutem redundaret? Multitudinis autë credentium (inqui Lucas) erat cor unum, et anima una. Negs quifquam, corum quæ possidebat, aliquid suum esse duce-. bat : sed erant illis omnia communia. Vides igitur illam illustrem atos preclară amicitiæ speciem, que uirtutes opinione conciliatur: cuius imago fabulis adumbrata admiratione incutiebat: ad qua níx duo aut tria bominum

bominu paria peruenerunt:non iam institutam à paucissimis, sed ab omni Christianorum multitudine incre dibiliter excultam. Tanta enim facta est animorum coniunctio, ut non modo cisdem moribus, & institutis uinerent: uerum etiam universi, una mente atquioluntate constarent. Deniq; in folis christianis nerum lumen amicitie, mirabiliter cluxit. Quemadmodum enim, in multis fuisse uirtutis conatum animaduertimus : in nullo tamen qui religionis expers esfet, uirtutis perfe-Elionem inspicimus: ita quamuis multi imaginem amicitiæ tenuerint : ipsius tamen ueræ amicinæ splendor in solis christianis extitit. Cum enim amicitia à nirtute nascatur, necesse est, ut nera até; perfecta amicitia, in ijs tantum sit, in quibus perfecta uirtus insidet. Sed satis sit in hoc libro de institia, liberalitate, et fon te liberalitatis amicitia breviter disputasse. Nunc reliquam partem orationis, qua defortitudine christi:na latius disserendum est, propter aliquorum improhitatem, qui virtutis huius laudem hominibus christianis minime concedunt, deinceps persequemur.

# LIBER TER-TIVS.

Tuina christiani nominis ornameta, iustitiam atq; benignitatem, non quidem eo genere orationis quodrerum magnitudo postulabat: sed eo quod ingenij nostri tenuitate excoli potuit, superiori libro persecuti sumus. Restat igitur princeps amplissime, ut de magnitudine animi, at q; constantia, paulo fusius disputemus: cuius quidem uirtutis ea dignitas est, ut nulla orationis uber tate exprimi possit. Semper enim summam admirationem excitauerunt mortem contemnentes:corporis cruturius animo maximo perferentes: nullis doloribus à itis statu et à nitæ dignitate discedentes. Nam cum mes istius uitæ incunditate ducamur: atq; naturæ Madimeta consectemur : quicunq; mortem contemnit, yram ipsam plane vincit. Quantum autem apud onnes nationes admirationis, atqs dignitatis habeat, moriis contemptio: illud nel maximum indicinm it:quod nulla uirtus æque doctorum hominum moentis celebratur:nulla simili generelaudis effertur. ti et moderati homines modiocriter laudantin: forvero at q magnanimi syderibus ipsis inferütur. Socrales,

crates, qui ut temporious ellis, fuit unicum conteventic, atq; moderationis exeplum: nullo genere vireutis aque illustratus est:at q; illa constătia, quam adbibuit, in retinenda dignitate: cum indicum sententijs ad mortem mitteretur. Ipsi illi, qui difficillimă aliquam fortunam Subeuntes, omnibus fortunis atq: solacijs spoliati iacet: stin salutis desperatione sibi manus afferant, qua quam in co genere mortis, insit quædam timiditatis suspicio: non enim uidentur tam retinendæ constantiæ causa, quam calamitatis effugiendæ, ad letum properasse:illi tamen ipsi, qui sic à nita, noluntate sua demigrant:eximijs sepe laudibus celebrantur. Tantum enim dignitatis habet animi uirtus, ut eius etiam falsa simulatio admirationem commoucat. Quod si ita est, quis poterit oratione coplecti, christiane uirtutis constantiam, atq magnitudinem? Etenim si uires eloquemissimorum bominum, cum ipsius humanæ virtutis landes exornare uolunt, rei magnitudine interdum obruuntur: quod orationis genus, incredibile, aig divinum erit, quo possit quisquam dicedo partem aliquam tantæ dignitatis explicare? Nos autem, quanquam nec ingenio, nec exercitatione ualeamus: posteaquam semel à nobis res tanta suscepta est: ne ste maius in omittendo desidiç crimen, quâm fuit andaciçin suscidiêdo, quantum

quantum in nobis situm critzbuius etiam uirtutis pra-

stantiam latius explanare conabimur.

A Igs primum quantiinter illam, et humanam for-titudinem intersit, animaduertendum est. Principio, si finem respecias, qui pro Christo dimicat, ipsum uerum uirtutis sinem assequuntur: qui autem diuitias, aut gloriam popularem sibi proponunt : negs summum illud bonum intuentur: cupidi magis et ambitiosi, quam fortes appelladi sunt. Deinde, pleriq sepericulis obijciunt, non indicio, sed aliquo animi furore concitati, ex odio, inuidia, aut cupiditate concepto. Atchristiani, cum solam improbitatem odio persequantur:ergaipsos homines habët animum ab omni ira,inuidia, cupiditate liberum at & solutum. Illi postremo nunquam se pericu We obijciunt, nist aut in summa spe, aut inveruomnium de peratione. Nemo enim, nisi aut aliquam spem saluthet comodisequereturiaut omnino à spe salutis decide pericula sibi subeunda existimaret. At nostri, m multis in locis, ad certam perniciem at 9; mortem al ducti, cum ijs nitç amænitate frui licuisset:ita ut alter ex parte nulla spes salutis ostëderetur : ex altera si amentis sentetia destitissent, multa ad uitçinciiditatem proponerentur: tamen ad certum mortis accrbisimæ 輝 Diciū profecti, omnia uitę blandimēta repudiarunt:

O' ned; minis, ned; promisis, à fidei, atq; pietatis religione depelli potuerunt. Iam quantum illud est, quod cum ex omni pene memoria hominum, pauci admodum fuerint:qui disciplina, et exercitatione, perpetuo quitæstudio id assecuti sint, ut oblatam mortë æquo animo ferrent:repente multitudo innumerabilis extiterit, non modo uirorum, atq; mulierum, sed etia puerorum, atq propemodum infantium, pro Christi religione, uerbera, cruces, ignes, mortem postremo atrocissimam, innicto et alacri animo perferentium. Cum omnes orbis terrarum principes, tanquam pro salute, atq; dignitate contenderët, ut sanclissime religinonis memoriam, ex animis omnium delerent: cum ipsi dæmones, autores sceleris or impietatis; animos illorum, quos impurisima superstitione obligatos in potestate continebant, ad immanitatem inflammarent: cum omnia exquisitissima suppliciorum genera, ad christiani nominis perniciem excogitarentur: cum uis, et furor, in omnibus terrarum angulis, in quibus Christi nomen auditum effet, nersaretur: cum ista omnia ad christianæ pietatus interitum comparata essent:tamen tantă uim babuit ue-. ra nobilitas, or illustris animi uirtus: ut non modo illa constanti, perpetua, inuicta pietatis defensione, bostium petulantiam libere confutaret : sed etiam sest pro Christi

Christi confessione, in cædem er flammam ultro atqs libenter obijeeret. Abducebatur ad necem, et erneiatum:uerbera, cruces, unci, or inaudita tormentorum genera constituebantur:neg satisfacere crudelitati poterant illi impuri homines scelere furiosi; si statim spiritum auferrent innocentibus:longo cruciatu contuma ciam illam, non à superbia, sed ab inclita uirtute du-Etam comprimere cupiebant. Nec enim tam sacrorum causa laborabant:quam inuidia illius eximiæ virtutis, qua omnes minas suas, irrideri atqs contemni cernebant. Nullis tamen, negs minis, negs terroribus, negs exquistiissimis supplicijs, christiana uirius frangiaut debilitari poterat. Cumq; tortores, atq; adeo tormentaipsa desiceret:illi tamen heroes inuicii,in eadem semper mentis constantia permanebant. Cum uero rursus ex internallo carnifices ad corpora sanctorii omni cruciatu laceranda redirent: ipsi sanctissimi homines, animo miradum in modum confirmato, atq; renouato, ad eadem supplicia reducebantur. Negs interim nox ulla ab illis expriniebatur, nist que Christi divinas laudes celebrares. Quid iam clarius, aut magnificentius, dici, aut animo concipi potest? Gloriosum omnibus uidetur, in corpor is cruciatu sernare constantiam: at isti non modo constanter, sed etiam cum summa noluptate cruciatunt

cruciatu omnem perferebant. Certisima nang triumphi spes, corporis dolorem mitigabat: co animum ingenti lætitia cumulabat. Rarum etiam fortitudinis exemplum, laudibus in cœlum extollitur. At in christianorum gente, neg ætatis ratio, neg sexus imbecillitas, neg generis, aut ordinis conditio, decori at queloriæ impedimento fuit. Quid enim hic primores gentis referam : cum pueri etiam, atque uirgines innumerabiles, nulla crudelitatis supplicia pro Christo recifarint? Quam multi serui, ut ueram animi libertatem tuerentur, omnes acerbitates suppliciorii despexerun. Quam multi milites, quod genus bominum plerungs omni studio sanctitatis abhorret: mortem pro Chri laude susceptă, omnibus coronis et triumphis antețu runt? Nec est necesse omnes Mauricios, Sebastiane Catharinas, Agathas, Gordianos enumerare. H. satis constat, unumerabilem, at qs propemodum infini tam multitudinem fui se, quæ ad illius nirtuis exim landem pernenerit : cuius imaginem, uix homines exc. lenti ingenio praditi, post longam exercitationem tenuerunt. Quod satisindicio esse potest, longe aliud uitutis es constantie genus istudesse, ab eo, quod pl losophorum preceptis & literis continetur: quod no? bumana disciplina, sed divino munere atq; dono fut christian

christianis mentibus instillatum: fummum christiani nominis, at q; nobilitatis ornamentu, certissimum q; san-Aissima religionis testimonium. Non desunt tamen, qui no strorii nirtati, no dico Catones, et Brutos, quos quidam in loco deorum immortalium uenerantur: sed Cleombrotu etia forta se, qui se amentia præcipitem è turri deiccit: aut Empedocle, qui sumli infania uexa tus, se ipsum in ætne incendiu demisit: aut quemuis aliu anteponet. Itaqs nostri ab illis Cornelius, Cyprianus, Lairentius, Stephanus, atq; adeo Paulus ipse, divini. uiri, et omni uirtuis genere præstantissimi, in numero. uirorum fortiu nullo modo habentur. Quin etiam im-. purus quidam scriptor, atq nefarius, in libris, quibus et sua ciuitatis historia, et multas quastiones ad reip. statu periinentes hetrusco sermone coplexus est, non pu tauit distimulandum, quid de nostrorum sacrorum religione, sentiret. Inquit enim christianam religionem illanı magnitudinem animi, quæ in antiquis elucebat, funditus sustulisse. Romani imperij ruinā, laudis et. glorie labem, uirtutis että militaris interitum, huic fanctissime summi et eterni dei religioni assignandu putat. Tum postremo, ut aliqua ex parte uitet offensionem bonorum, inquit, id non vitio religionis, sed interpretum, qui illam male intellexerunt accidisse :cum tamen

non posset ossendere, que fuerit illa peruersa interpre tatto, quæ tantorum malorum causam prebuerit. Sed ut insixo aculeo honeste posset quacunq; ratione discedere: ineptissimam illam medicinam institudoloris adhibuit. Parcerem mortuo, si non plures nunc monimentis inquinatissimis: quam olim nita contemptissima læsisset. Sed quando tam indignum couttin, christianæ nobilitati, illius defuncti scripta faciunt, non dubitabo, Christi præsidio tectus, cu hominis conscelerati manibus consiigere. Quodtamen non studio pugnandi fa ciam: sed ut corum amentiæ, atq; sceleri resistam, qui i eadem mentis cæcitate uersantur. Late enim diseminatum est malum istud: multos q; sunesta contagion graviter infecit.

Rimum igitur illud requiro, quid in nostris hominibusuiderit: quod posset ullaratione cotemnere
Nam si magnitudo animi perspicitur ex rerum huma
narum despicientia: et ex quadam elatione, nibil nisi di
uinum, er inclitum cogitante: nibil certe illustrius esse
nostris potest: qui cum se intelligerent, in divinam fami
liam uocatos, omnes res mortales, infra se positas esse
duxerunt: omnia quita consilia, ad dignitatem er immortalitate retulerunt: Si fortitudinis est comes innieta patientia: quis nostroru animum non admirabitur,

cum uiderit ipsas etiam uirgines, pro Christi nomine, acerbissma supplica, er omnes corporis cruciatus appenuisse? Quantis laudibus celebratur Leana meretrix, quod multis tormentis lacerata, conscios coniurationis no indicarit? Quantis Anaxarchus cadem ipsa de causa? Quantis deniq; Syracusanus ille Thra Jo, 14 nullis supplicijs adduci potuerit, ut socios coiurationis pderet. Hos certe Machianelus ipse, sic enim appellatur isle preclarus autor, cu quo mihi res est, nul-·lo modo cotemnendos putabit: propterea quod expertes ueræ religionis exciterut, quam solam laudis expertem esseuult:et coniurationis participes fuerunt, cuius expediendæ rationë in summalande ponit. At quam obscura est illorii constantia, si ad nostrorum uirtutem conferatur. Si enim causam resticias: illi tyrannorum odio à quibus la si crat, supplicia perferebant:nostri Christiamore, à quo divinis beneficijs ornatifuerant, tormenta omnia leuia putabant. Si crucialus magnitudinem confyderes, at q diuturnitatem:in nostros, non usitata, ut in illos, sed noua et inaudita genera tormentorii inuenta fuerunt: qua diutissime uiuorum corpora lacerarent, atq; contunderent. Illi deinde in despe ratione omnium fortunarum, dignitatis speciem aliquam retinuerunt: nostri cum sibi utrii uellent liberum fuisset: n iij

fuisset:non inuiti tamen, mortem claram cum ignomimosa uita commutarunt. Si ad numerum advertas:ridiculum est, paucissimos infinitis opponere. Hanc tu disciplinam, e qua tam præclara documenta virtutis extiterunt, contemnis? Hac institutione, quæ infirmam etiam natură mulicrum, imbecillam ætatem puerorum, incredibili constantia armanit: quæ tantam multitudinem in laudis & gloriæ studium incitauit: abiectos animos, atqs demissos effici contendes? Quæ est ista mentis peruerstas, ut virtutis umbram admireris: ueram uirtutis effigiem pro nibilo habendam putes? Sed nimirum illudest. Faciemtantum crucis aspicis: uirtutem illam excellentem, sub specie crucis occultatam non intueris. Nec enim mens angusta, tenebris oppleta, & sordibus inquinata, tanta lucis spleudorem sustinere ullo modo potest. Christi enim disciplina (ut inquit Paulus) perditis & profligagatis hominibus inscitiæ et humilitatis speciem prebets moderatis uero, dinino qui beneficio confirmatis ostendit sapientiæ cælestis, atqu dininæ virtutis amplitudinem. Atoq quemadmodum in Christi persona, omnes illam faciem uidebant:in qua (ut erat Esaiæ uaticinio prædictum) non erat species negi decorinon tamen omnes illam gloriani dininitatis, quam Ioannes uidil:infpexe-

runt:

runt: sic etia, multi propter sunilem mentis caliginem, christianorum uita innanissimis ornamentis nudatam desp ciunt:illam uero excellentem christiana dignita-

tis lucem aspicere nulla ratione possunt.

Vod autem ad Romanorum imperium attinet Jutetiade hoc licet extra cansam esse uideatur aliquid dicamus) homo reru civilium peritisimus, non legit apud viros doctissimos, esse quasdam ciuitatum comutationes, et vicisitudines: naturales que ortus et interitus omnium rerumpub. neq; fieri posse, ut aliquid infralunam sit immortale, atq; sempiternum. Omnis quemadmodum nascuntur, ita et concidant aliquando necesse estiet importunitate mortis, cuncta demolientis tande obruantur. Quot civitates, quam multæ gentes, et nationes postratç atq sepulte iacent: que olim imperio, et reru gestarum gloria erat florentissime? Quis Asiriorum, atq; Persarum imperium deleuit? Quis Atheniensium opes cuertit? Quis Macedonu potentiam excidit? Nibil aliud certe fuit in caufa: quanatura rerum humanarŭ:qua nihil est in terris imbecillius. Etenim si Cyrus Assiriorum imperiumnon deleuisset:si Alexander no fregisset potentiam Persarum: si Ro manorum armis, macedones, at que cuncta grecia minime corruisset : tamen necesse erat, ut omnis ista imperia,

uel aliorum uiribus conciderent: nel ætate consenescentia tandem interirent. Quare fit, ut nemo sapiens admiretur mortiferos, et exiciales rerump. exitus. Contra uero, nihil magis admiratione dignum esse putant; quam alicuius ciuitatis imperiosæ diuturnitatem. Iccir co, magis quærendum arbitrantur, cur sparta tam multis annis in iffdem moribus, & eadem reip. disciplina permanserit : quam cur atheniensium gloria & opes tam cito perierint. Hoc autem etiam co est in repub. Romanorum mirabilius, quo maior fuit in illa ciuitate gloria, o imperij magnitudo, quam in omnibus alijs, quæ unquam fuerunt. Mediocria enim facile sesustentant: summa nero sua mole dissipantur, & ruunt. Cum ista igitur sit omnium civitatum conditio, ut nemo sanus earum interitum admiretur: diuturnitatis uero causam, quasi rei alicuius incredibilis, sum mo studio inuestigandam putet : hic uir civili prudentia (ut sibi quidem uidetur) cumulatissimus luget Romçlabem,et ruinam:et quast futura esset immortalis,ni Christi religio impedimento fuisset, ita ipsum Dei silium in crimen uocat. Quæris homo amentissime, quid aliud Romanas opes eucrterit? Primum id respondeo, quod quemamodum illa ciuitatis felici auspicio consita, deinde adulta, rebus qs gestis flores, deinde corroborata

loratalegibus & inflitutis, ad unperij maturitatem atqs ad summa amplitudinem pernenit:ita necesse fuifse, ut adepta senectutem, uita tandem extremum diem morte conficeret. Deinde illud addozartes omnes quibus illud imperium partum fuerat : o quibus retineri poterat:multo ante Christi ortum de manibus amisas fuisse. An tu cum in Romanos mores immensa luxi ria, & effrenata divitiarum cupi litas inuasisset: cum legum atq senatus autoritas omnino concidisset: cum plebis animi ad spem prædæ turbulentis & furiosis concionibus erecti, impetum facerent in fortunas locuderum: cum impunitate armata crudelitas, cæde & sanguine civium, urbem cruetaret :cum ij qui armis plu rimum poterant, non de patria libertate, sed de sua do ninatione cogitarent : cum essent omnia istatela in reipub. cor pus immisa: existimas fieri ullo modo pomiffe, ut illa diutius permaneret? Adde deinde, si commodum est, uenalia comitia: indicia redempta: nundinationes provinciarum:imperia extraordinaria, o infinita: summam reipub. ad certos homines dominandi cupi ditate præcipites delegatam: intelliges, fieri non potuisse, quin illius ciuitatis opes funditus euersæ corruerent. Quidautem bic referam Syllani, atque Mariani temporis arma? Qua cladibus innumeris rempub.

rempub. uexarunt: o omni crudelitate lacerarunt: ac tandem contagione illius discordia ad posteritatem continuatæ, uiam tyrannidi munierunt. Dubitas igitur, quin tam multis uulneribus afflicta civitas, fuerit aliquando diro o acerbo funere à suis ciuibus efferenda? Itaqs si à sapientibus uiris interroges, quo tempore Roma perierit: respondebunt opinor, iam ex co tempore quo obsoleucrat uetusta disciplina Romanorum, illam rempub. nullam fuisse. Nec enim rei cuentum expectant, qui futura certissime ex antecedentibus causts assequuntur. Si ab imperitis quaras:illam Casaris dominationem proferent. Nec est enim quisquam tam sine mente, qui putet, post legum interitu, o perditam libertate, et totius civilis status conversionent, ullum antiqua reip. uesligium permanere. Tibi autem quid uenit in mentem illius imperij ruinam christianis moribus assignare:cum tam causa illius excidij, quam euentus ipse, Christiregis ortum multis annis precesserit? Quod si querat aliquis, quid post tyrannidem tonstitutain, illus opes romanas, ab universa civitate in unum collatas comminuerit: primum illa repetam, quæ antea commemoraui: illas artes omnes, qua. P. R. gloriam, o imperium quesserant, iamdiu inclinatas, tandem præcipites concidisse. Nam, iam pridem pro frugalitate,

frugalitate, infinita luxuria, pro militari duritia, summa totius corporis et animi mollities, pro metu legum, audacia, libido, cupiditas immensa, Romanorum animos oppresserat:homines q; patriç amantes ad intestina bella concitarat. Deinde mores immanes imperatorum,ct naturam importunam,cum summa luxuria,co inaudita libidine coniunctam, excisionem rebus omnibus intulisse dicam. Nec est enim cur bic tam funestas reip. pestes enumeremus: cum illud constet, multos propter crudelitate atqs flagitia fuise, tum à ciuibus suis, tum à militibus, non raro ctiam ab æmulis imperif contrucidatos. Cum autem illa consuctudo interficiendi principis inucterasset: neces modo improbis tyrannis, sed moderatis etiam imperatoribus essent instdiæ comparatæ: illudýs imperij nomen minime san-Elum bominibus fui set: in cum locum res deducta est, ut nihil esset imperatore Romano uilius. Tandem, cum. S. P. Q. R. autoritas penitus extincta est: o militaris licentia simul cum anaritia in immensum creuisset: factum est, ut milites pecuniarum foedere quibus libuisset, imperium addicerent. Cum igitur neque generis, nequirtutis, rationem ullam haberent: sed quasi constituta auctione, illi qui plura promisisset, imperium uenditarent : crat impurisimo cuids

cuiq; aditus ad summam reipub. potestatem . Talibus iaitur custodibus summæ rerum præpositis, neecsserat, ut omnia reipub.ornamenta funditusinterirent : prafertim cum sapenumero, ne unquam deesset occasio civilis tumultus excitandi: eodem tempore, diuersis in locis imperatores multi crearentur: sitilivimperatores potius, quam inaudita portenta, atq; prodigia appellandi sunt. Opes itagi Romana partim ciuili discordia, terris q; sedicionibus nullum exitum babentibus consumptæ sunt : partimmaximis bellis, 29 acerbissimis, que per orbem terrarum contra Romanum imperium orubantur, deletæ, communem rerum bumanarum conditionem subierunt. Hie autem quid babes in quo nomen Christianum accusare possis? Si enim Christi disciplina contemptă legum, si luxurian, si petulantiam, si immoderată dominandi cupiditatem, si accerbissimam civium inter cives dissensionem, si postremo wim, furorem, ce amenti im, in Romanos mores innexisset: iure, atq; merito diceres, omnia detrimenta fuisse per illa rebus Romanis importata. Illa cnim sunt, que non modo Rome, sed omnibus eti aimperiosis civitatibus, postem, atqs perniciem intulerunt. Sin autem, nihil est magis moribus christianis alienum:quibus nibil placet, nisi iustum; tranquilium, arqu moderatum

moderatum: qui pudorem, & innocentiam sanclissime colunt: et discordi un civilem omnibus malis peins oderunt : qui omnes actiones turbulentas, aiq; temerarias execrantur:ista tamen eris nel stulcitia, nel impudentia,. ut christiani nominis dignitatem coneris ista ealumnia. deformare.? Poterit ne ulla disciplina magis cinilem statum constituere, quamilla quæ instruit ad institiam, æquitatem, mansuetudinem, patriç caritatem, atq; virtutis constantiam? At hæc quidem omnia in christianis moribus summa reperiuntur. Possem enumerare quam multi christiani imperatores extiterint, per quos occidens imperium fuerte ab innumeris calamitatibus. recreatum, et in prissinum dignitatis splendorem restitutum. Possem ostendere illius fines, per viros verçreligionis cupidissimos, fuisse magis quam unquam antea propagatos. Possem postremo convincere, omnia mala quibus postea circunuentum fuit, non religionis studio fed contemptu potius religionis accidisse: Sed quoniam ad finem propero, illud tantum dicam. Non solum homines ipsos, uerum etia omnes humanas artes, atq disciplinas, omnes nationes, et imperia, mors insequitur:omnia qui tandem concidunt: & oblinionis tenebris obruuntur. Solum Christi regnum estiquod nullis boslium niribus excindimullius opibus labefactari,. Rullis

nullis intestinis sedicionibus conuelli unquam poterita Persarum opes corruerunt: Græcorum potentia funditus euersaest: Romanoru imperium est depressum atqs comminutum: omnia quæ sunt, fuerunt, posteaué. nascentur, quoquo modo tandem interibunt: regnum ..ero Christi omnibus diulnis ornamentis amplificatum, florescet seculis infinitis: immortaliq; gloria atq; sempiterna circunfluet. Sicenim sacris oraculis predictum est, potestas eius, potestas aterna, qua nunquam auferetur: Et regnum illius quod nunquam difsipabitur. Et alibi, placuit ergo mibi prædicare signa eius quia magna sunt, eg mirabilia cius quia fortia; et regnum cius quia sempiternum . Tum etiam illud, rcgnum tuum regnum omnium seculorum, dominatio tua à generatione in generationem. De isto etiam regno. est id intelligendum quod in regum historia legitur. Sic enimiloquitur Dens cum Danide, Firma erit do. mus tua, or regnum usquin æternum. Quod etiam ex Luca perspici potest. Dabit (inquie) ei dominus sedem David patris eins, en regnabit in domo Iacob in æierunm, or regni eins non erit finis. Desinant igitur iam homines imperiti de Romanærcip, occasu impie, coqueri . Desinant illius suina crimen in divinum benesicium impie, or scelerate conijcerc. Intelligant aliquando

quando solum Christi nomen esse, cui nulla unquam ætas finem sit allatura: nempe cuius gloria, laus, nirtus, splendor, opes, facultates sint immortales atqs diuinç. Reliqua omnia fluxa et lubrica cum sint, exiguo uitæ curriculo circunscribuntur. Solum igitur christianum nomen, cum dininis præsidijs innitatur, erit in

omni æternitate florentisimum.

Equitur ut etiam de virtute militari aliqd dicamus: I quam iste christianis moribus, et institutis loge alie nam putat. Qui convent inquitille cum islius virtutis celebritate gloric contemptus, qui christianis omnibus prescribi solet? Nemo enimuist laudis studio inflammatus fuerit:pericula sibi subeunda putabit. Iam quod asserit neminem, nisi qui studio laudis adductus sit, for tem fieri po Se:non credo facile conce Suros illos philophos fuisse: qui sunul et de contemnende gloria conscripserunt:et fortitudinis innumera precepta tradideriit. Nam stilla mutuo sese perimere existimarent:nunqua essent tam amentes, ut eadé opera homines à cupiditate laudis abducendos:et in studiu uirutis incitandos esse du cerent. Virtutem auté illam esse statuerunt: que non ex uulgi rumore pêderet:sed que preclaras actiones ipsius honestatis causa susciperet. Hic aut sic argumentatur, quasi sola laudis cupiditas ad uirtute acuat: et non alij multo

multo potiores fint, virtutis et industris slimuli quious bonorum animi, dies, et no cles concitati, pericula libenter, of studiose suscipiant : nempe insignis in parriam beneuolêtia:incredibilis ipstus dignitatis amor:egregia deinde legum, atq; religionis observantia: quæ quidem ampia sunt in christianorum institutis perfectissima. Quid, si laudis etia studiosissimi sunt? Tamen ista crit quisquam nel furore, nel impudentia, ut hoc nomine dignitatem illorum imminuere conetur? Sunt illi quident ab inanis laudis cupiditate remotissimi: immortalis tamen, et uera gloria cupiditate uebemeter incensi. Despiciunt bominum famam:ad ueram tamen laudem que Christiomnia conspicientis testimonio cotinetur, ardenter incumbunt. Non cupiunt homines reru suarum spectatores habere: nempe qui sciant se angelis in pe-Clantibus, omnia præclara facinora suscepturos. Hoc magni animi est: buc generosi, atq; magnifici, non pendere ex imperite plebis opinione:infima omnia ne gli gere:coclestia tantum, atq; divina contemplari. Quid enim iste dicat in christianis moribus humile, atq demissum, non satis intelligo. Si superbiam, et insoletiam, si mores immanes, si animos contumaciter clatos, at qu inflatos animi magnitudinem indicare putat : faccor mbil in terris esse christianorum natione contemptius; nempe

nempe que summa contentione in studio moderationis, mansuccudinis, lenitatis enigilet. Si uero nirtutes omnes, ut etiam eruditissum homines prodideriit, uno coniunctionis unculo consinentur: nec ulla pugna inter illas effe porest: tantum abest, ut mansuctudinis, atq; mode-. fine laus splendori fortitudinis aduersetur:ut etia nullo modo a se invicem divelli, at q; distungi queant. Itaqs nemo ur fortis esse potest: nist idem sit mansuetus at qs moderatus. Longe enim falluur opinione, qui animit impetum, non æquitatis, & bumanitatis studio, sed cupiditate, at q; furore concitatum, fortitudinem appellandam potius, quam importunæ cuiusdam belluæ feritate putat. Iste autem preclarus autor, qui principes ad communis salutis pernicie instruit qui imperij opes non tam æquitate, et clementia, quam perfidia & crudelitate stabilire docet:appellet sanc quo uelit nomine, furorem illum cunctam barbaricm scelere o immanitate superante: dum modo, nemo sanus tam stultæ at 95 nefariæ opinioni a Sentiatur. Nos uero, nunquam ita amentes erimus, ut illam animi moderationem, quam Jacræ literæ appellant humilitatem, ut clementiam, et mansuetudmem, cuius nobis idem antor extitit, qui o eximic fortitudinis exemplum, ipfam fortitudinem impedire dicamus. Nam cum omnes uirtutes inter se conglutinatæ

glutinatà sintitum nel maxime animi moderatio, atos fortitudo. V traq enim ab eadem animi magnitudine profecta, eaudem propemodum retinet dignitatem. Nec entin maioris animi est, impetum hostium sustinere: quam cohibere iracundiam: et omnem perturbationem reprimere: nec ulla offensione ab bumanitate, & à mentis constantia deturbari. Non itaq; ferme fuit, uir egregie fortis, quin etiam laudem mansuetudi nis sibi asciverit. Quanta gloria fuit illa Themistoelis, cum esset in consilio Gracorii, a reliquis ducibus couitijs indignissime uexatus: ille uero petulantiä illam non convitio, sed patientia comprimendam putaret? Quid hic Pericle referam? Quid Iulium Offarem? et alios coplures, qui non maiore studio virtutis impera toriæ nomen,quam manfuetudinis et patientiç laudem uenabantur? Contra uero, ut quisq; maxime angusti animi est, atq; demissi, ita est ad iracundiam et feritatem maxime propensus. Omnesilli barbari, qui à disci plina fortitudinis abhorrent, ita crudeles habiti suntint loquendi confuetudo crudelitati ipsi Barharici nomen ascripserit. Quid de mulieru natura dicam? Quibus ut nihil est imbecillius, it a nihil ad iniuriam persequendam concitatius. Quod si modestia, at q mansuetudo, uirtutis selendorem no excluditifed cum ab cadem ani-17:2 1114-

mi magnitudine nascatur, ipsam fortitudine exornat: ista tamen erit quisquam demetia,ut christianam manfueruainem, imbecillitatem nocci, praceptis fortiendinis repugnantem? Quæ malum est ifta peruersitas, aig impius furor, ut ca quorum tenuem umbram inalijs suspicimus: in nostris ucra en summa contemuamus? Magnanimi semper habiti sunt, qui contumelia lacerati, & iniurialacessiti, ira non efferuntur. At nostri illam disciplinam à Christo acceperunt: ut humanitate conuitia, beneficijs iniuria ulciscantur. Ergo (dicet aliquis) cu ita mansueci sint:nunquam impetum bostium a suis finibus depellent: negs sceleri armis resistent: sed quemuis furorem beneficio compensabunt. Hoc qui dicit, minime expendit officiorum momenta: nec intelligit alia alijs personis, locis, temporibus, causis convenire. Christianilpsi, qui in privates offensionibus, & iniurijs moderationem atque patientiam amplectuntur, ijdem in publicis periculis acerrimi & uehementes publicæ salutis, atqs libertatis uindices existunt: præsertim ubi simul agitur dignitas religionis. Tunc enim mansuetudinem indignum flagitium, patientiam scelus nefarium arbitrantur. Hac mente preditus fuit duinus ille Moses, quem sacra liters perhibent, fuisse inter omnes mortales mitissimum:

qui tamen & hostium copias singulari uirtute repres. sit: The læsi numinis offensionem multorum supplicio placauit. Talis fuit eriam Dand, quem unum dinina oracula laude mansuetudinis unice commendant. Hic tamen incredibili uirtute maximos, & fortisumos hostium exercitus prosliganit: et ingentes alienigenarum strages edidie. Sie eriam multi christiani principes, ad omnem rationem humanitatis commodissimi, bellicae fortitudinis gloria, laudem mansuetudinis aquarunt. Quid? ipse Christus nonné satis exemplo suo nos adsnonuit, quatenus esset utëdum mansuetudine: quo rursus in loco seueritatis persona suscipienda esset:cum sacrilegos, qui sacras ceremonias polluebat, flagris seuere et acriter insecutus est? Non estigitur our quis quam christianam mansuetudinem aspernetur: cum ita cum uera fortitudine coniuncta strut nihil possit esse copulatius. V trag enim ab eodem fonte manat: & altera alteram incredibiliter illustrat.

Nuc ad postremum egregij scriptoris argumentum ueniamus: quod totum in religione consissii: ct in illis antiquis ceremonijs omni scelere contaminatis. Tantam enim uim habuisse putat illam hostiarum cadem, at q; pecudum stragem, ut repête ex timidis, seros or audaces efficeret. Nos itaq; qui nec hostias cadi-

musinec quadrupedum sanguine aras cruentamus: nec exta inspicimus: magnis ad virtutem instrumentis hoc religionis incommedo privari. Hic profecto nescio, quid uel ad impietatis furorem, uel admentis cacitatem, et stultitia addi possit. Nefariam superstitionem, cum sanctissima Dei immortalis religione comparare, facinus est, inexpiabile at q; nefandum: existimare autem illum, qui pecudum carnificinam intrepido uultu conspexerit: continuo fortem euasurum, extremæ dementiæ argumētum. Cur enim isto autore non conquirimus omnes lanios? Cur non etia carnifices (hos emini oportet magis efferatos esse, à quibus hominii corpora laniatur) ad arma similiter euocamus? V t scilicet illa uirtute, quam aut sanguine pecudu, aut supplicio dam. natorii adepti sunt:in hostes irruant : et à nobis omnia pericula propulsent. Quidst ostendo omnia in illis sacrificijs, et ceremonijs, ad imbecillitat ë atqs formidinem spectauisse:necaliquid fuisse, quod animum cofirmare poßet? Primum precationes ille, priscis at es solennibus uerbis institute, quantu anxietatis habebant? In quibus st quid vicubatum fuisset:si quid preposteris uerbis, aut sinistris omnibus effatum : putabant continuo omnes Deos. P. R. iratos fore. Deinde quata illa formido erat hominibus anilisuperstitione implicatis iniecta,

cum non satis ex animi sententia litabatur? Cum exta dirum aliquod & triste minabantur exitium? Cum , uero accidisset, ut multas codem tempore bostias immolarent: & casus ita tulisset, ut aliarum exta darent illa signa, quibus homines existimabant, Deos omnia secunda promittere: aliarum utro trislia denunciarent:necesseerat, ut essent incredibili metu suspensa mentes illorum: qui negs secundis extis propier uarietatem, et inconstantiam confirmari poterant: neg, rursus dira, propter religionem, qua erant penitus imbuti contemnere. Quidostenta, prodigia, aruspicum responsa? quantam nim babebant ad animos debilitados atof frangendos? Cum nihil omnino, neqs natura, neqs fortuitu accidisset:quodnon interpretarentur, deorum id consilio sieri, cladem aliquam portendentium. Itaqi uel alitis involatue, uel terre fremiene, uel dextrum fulmen, nel quænis einsmodi monstra, atq; conficta interdum prodigia, terrorem at q; metum miseris bominibus incutiebant. Quid autem solistima tripudia commemorem? quæ cum effent coacta, nec illis quidem superstitiosis hominibus, es auspicio nalde deditis firmam spem facere poterant. Si uero pulli casu alequo non pascerentur: eaf; res ad militum animos permanaret: quasi de pernicie sua à dijs ipsis præmoniti attoniti

attoniti religione manus cum hoste conscrebant, ancipiti formidine perturbati, atq; impediti. Multis itaq; in locis proditu n'emoricest, exercitus fusos, atq; cesos effe, quod uitio cotra hostes educta fuiffent, Quod quidem minime mirum est. Cum enim effent illa religione perfusi,ut crederent, non sine deoru consilio, et numine, clade atqs pestem denunciantin, pullos iniectam offam neglexisse: ob idé; omnium mentes cocidissent: manusé; metu obturpuissent:negs solita spe atgs audacia preliñ commississentinecesse erat, ut cladem aliquam insignem acciperent. Inde ades factii est, ut omnes illis religioniles ualde dediti, quos fanaticos appellabant, in timore perpetuo, et cura métis ancipitiversarêtur. Quid? 14 multi uiri strenui, leuissimis oslentis permoti, magnam multis in locis timoris significatione dederunt? Lacedæmony (ut de grecis etta aliquid dicamus) cum bellum aliquod suscept sent: regesq; ipst in patri; finibus de more sacrificarent : si casu non litabant : exercicus continuo doni reducebant. Cumás essent Lacedemonij moribus et institutis ad duritië, atquirtutem milita rem educati: tamen ca imbecullitate ducta ex sucrorum impura religione tenebantur, ut bellum intermitterent. Iam si strepicus aliquis auditus fuisset:omnia belli costlia ab illis descrtazer omissa iacebant. Quid aute queso. altud

aliud (ut Lacedemonios omittamus) Athenien sium opes euertit, quam amilis quedam, et misera superstitio? Cum enim imperator sane fortis Nicias, et Classi, et exercitui,simul cu Demosthene præfectus esset, et Sy racusas oppugnaret:intelligeretés ciuitate illam et suis utribus, et totius grecie auxilio munita capi non posse: Demostbenesquinstaret, ut classem à portu deducerêt: ne præcluso exitu ab hostibus, omne robur Athenienstum, quod in illa classe continebatur misere periret: id Nicias ipse comprobabat: religione tamen impeditus salutare consiliu executus non est. Paucis enim illis diebus lune lumen, ip stus terre, ut certis temporibus fieri necesse est, interiectu defecerat. Id Nicias ostëtum ratus, ad religionŭ interpretes deferendum statuit. Illi nefas esse respondent, intra triginta dies classe nauigare:aut quippiam aliud moliri. Interea siculi magnis mo libus ipslus portus fauces obstruunt: et exitum multis nauibus obiectis intercludunt. Classis igitur illa, in qua flos atticç iuuentutis, et Athenien sturobur inerat: cii iam frustra Classembostium perrumpere, et è portu progrediconaretur:inepta illa Niciç superstitione mi serrime dissipata, at q depressa est: omnis q nobilitas occisione consumpta. Hçc tu sacra impia, has religiones impuras, et aniles ad virtuté eru dire et instituere di ces?

ces? que homines etia impigros et audaces horribili for midine replebat:mentem à constatia deducebant:consilia salutis impediebant? Eam tu gratia Christo optimo maximo refers: cuius munere, at q; beneficio, tam impia, tam impura, tam dementi superstitione leuati, atqs liberati sumus, ut illam etiam Christi religioni anteponas? Nam si animi christianis institutis informati, fra Ai, languidi, atq; demißi efficiuntur : illis uero antiquis et impuris ceremonijs, quibus divini honores habebatur impiorum hominu simulachris, ad uirtutem incitabantur:illa certe uidentur bis no stræreligionis institutis omnino præferenda. At uide in quanta erroris opinione, atqs amentia uersatus sis. Qui uere christiana religione imbuti sunt:non alités uolatu, no occinis cantu, non extis tristitia minantibus permouentur. Non terremotu, non fulmine, non prodigijs ullis, aut monstris conturbantur. Nibil est deniq; quod animum bominis christiani conuellere, aut labefactare possit. Sic est enim institutus, ut si orbem terraru bellis ardere uideat: si omnia sibi pericula intendi: si cuncta incendio conflagrare, at q: pene consumi:ipse tamen optima spe plenus constantiam retineatinec ullo unquam borrore perfundatur. Primu quia credit esse fortissimis copijs coustipatu, at q communitum. Didicit enim e facris

cris literis, esse quos dam coelestes exercitus: qui piorum hominum salutem tueantur:et ab illés, cum commodum est,omnem impetum, at qs furorem hostium propulsant. Hoc enim se præsidio uallatum esse sensit Iacob: cum castra Dei se conspicere testificatus est. Rursus cum Syriæ exercitus Helisci capini immineret:ipsius q; minister formidine percerricus opem imploraret : nosi timere,inquit Helisque:plures enimnobiscum sunt. Subinngit deinde sacra historia. Cumq; orasset Helisqus: ait, domine aperi oculos pueri huius:ut uideat. Et aperuit dominus oculos pueri, et uidit, & ecce mons plenus equorum, et curruum igneoru, qui cingebat Helisqum. Aig ne quis in paucos illud divinum prasidium collatum esse putet:alibi de universis qui pietatem colunt, Deumés caste, et pure ueneratur, sic scriptum est. Castra posuit angelus domini in circuitu timentium cum. His igitur testimonijs qui firmisimā fidem adiungit: seq duino præsidio muniti esse credi: trepidare metu non potest: sed elato animo, atq; confidenti, id quod alio in loco scriptum est usurpabit. Si consistant aduer Sum me castra, non timebit cor meum. Si insurgat aduer sum me preliti, in hocego sperabo. Itemillud. Hi in curribus, illi in equis, nos autem in nomine domini fem reposita habemus:ipsi confracti ecciderunt: nos amem credi

erecli uicloriam reportauimus. Hac igitur inquam spes gentem christianam imbecillo animo esse non sinit. Deinde immortalitatis cogitatio, atq; certa gloriæ futuræ prasensio, quantam nim habet, ad constantiam stabiliendam? Refert Cesar Gallos illa Druidum disciplina, quæ persuadere nitebatur, non interire animas:sed ab alijs ad alios post mortem transire: fuisse uehementer ad uirtutem excitatos. Itaq; metu mortis neglecto, intrepide sese in quodeunq; capitis periculum, at quita discrimen inferebant: cũ nibil aliud esse mortem opinarentur, quam mutationem vitæ: atg; in alia corpora migrationem. Ita ne tandem? Prisci illi Galli immortalitatis opinione uanißima ex immani quadam superstitione concepta, nulla pericula recusabant: christiani, qui non imbecilla opinione, sed constanti fiducia credunt, se postquam ex bac uita excesserint : fore beatissimos: mortem borrebunt? Quidest enim magis in christiana religione celebratum: quam omnes eos qui colucrint iustitiam & pietatem : posteaquam è corpore, quasi è uinculis emissi fuerint: in coclum euolaturos: ut immortali gloria ano sempiterno perfruantur? Quid deinde est magis animis nostris infixum, quam fore aliquando, ut corpora que iam penitus consumpta, sunt, instaurentur: at 4 coclesti splendore

dore collustrata, rursus cu animis ipsis inuiolabili fœdere coniungantur : ut sic, divinitus renovati omnibus summis et æternis uoluptatibus animo et corpore potia mur? Hoc qui persuasum babuerie, nunqua mibi crede, ab ista uita innumeris erumnis, atq; calamitatibus inqui nata, inuitus et iniquo animo discedet. Quid aut postre mo dicam de amore illo immenso, et incredibili, quo illi quiuere Christi sacrés imbuti sunt:quotidie magés inflammantur? Illud certe perspicuum est, nulla re magis incitari, ac incendi animos, ad omnia capitis pericula subeunda:quam beneuolètia, et caritate. Nihil est enim amanti difficile:nibil non suaue et iucundii, quod pro re quam habet cara suscipiatur. Mortë ipsam quæ omnibus horribilis est, et maxime pertimescêda, ultro etiam appetendă interdum putat:non modo contemnendam. Quod si tantu valet amor levissimis sæpe de causis inter bomines cociliatus, ut contemptu mortis etiam indu cat:quid de illius caritatis magnitudine dica, que munere spiritus divini, puris et integrés mentibus cocessa est? Eius certe ui cocitata christiana nobilitas omnem uitç suauitate, in laboribus et periculis ponenda esse duxit, omnes corporis uoluptates, et fluxos honores, omniuq; rerum afluentiam aspernata. Illa Christi cupiditate uehementer incensa, negs minus, negs terroribus, negs inauditus

inauditis supplicijs, à pietate dimoueri potuit. Illa postremo faciebat, ut omnia tormenta que pro Christo, quem unice or ardenter amabat, patiebatur, leuia, atq; iucunda putaret. Quin etiam nihil uidebatur christianis æque optabile, et expetedum: atqs pro Dei immortalis religione, uitam in summis totius corporis cruciabus amictere. Quod minime mirandum est. Nam cum amor omnem animi cogitationem auertat à formidine: necessest, ut summum, atq; divinum amorem, incredibilis constantia, atq; divina consequatur. V traigitur tandem religio ad virtute facilius incitabit? Ea ne que bo Sliaru fibris, aut alitum uolatu, aut apium examine, at q; confictis monstris sufpensam tenent hominum imbecilitatem? In illa, potius que animos ita cofirmat, ut negs totius orbis couerstone labefactari possint? Illa deinde, que dementi superstitione ipsam humanæ nirtutis exercitationem sape numero impediuit? An illa potius quæ infirmam naturam mulierum, or teneram ætatem puerorum, incredibili uirtutis constantia roborauit? Illa postremo que nulla sirma spe mentes humanas confirmare poterat? An illa quæ divini auxilij ostensione, certissima spe immortalitatis, divini numinis amore, atq: studio, ad divina virtutem erudivit: o ad omnium rerum bumanaru despicientiam instruxit?

xit? Sed quid opus est bominis istini impurissimi, uel cimpietatem, uel ameniam multis argumentis connincere, cum utrung; sit adeo manifestum, ut nibil facilius deprehendi possit. Impietaris seclus cum istis maculis uelit aspergere christianam dignitatem: quod nunquam fecisset, staliquam præclaram opinionem de Christi numine habuisset. Furoris amentia cum tam falsis, ineptis, male coharentibus rationibus nefariam illam sententiam confirmet. Aigs scio quidem me longius oratione prouectu, quam fortasse necesse fuit. Hocautem si qués uitiosum putabit : uelim ut pariim tribuat hanc ueniam iusto dolori, quo sum mirabiliter elatus: partim existimet, id instituto nostro minime alienum fuisse: Cum enim de christianæ claritatis splendore sermonem instituissem : hetruscus autem ille scriptor, candem impurissimo genere orationis obscurare conatus esset : non dissimulandum puui: præsertim cum corum numerum qui uel scriptis illus incitati, uel sponte sua, ciusdem sceleris atq; furoris affines sunt : late o uarie diffusum intelligerem. Nuncautem, posteaquam illorum petulantiam confutauimus: ostendimus qui id quod erat satis apertum, nibil angustum, atq; demissum, sed ampla omnia atq diuina in christians institutis reperiri : omnemás Sanctissina

fanctissimæ buius disciplinæ rationem ad animi magnitudinem, or contemptionem mortis excitare: non alienum erit, quando de fortitudine militari fecimus mentione: illorum ctia orationem paucis refutare, qui universum militiæ genus, ut rem impiam, at o sceleratam, Christiq; preceptis aduersantë execrantur. Primum autë cur detestentur belli gerendi rationem, cum pro æquitate, religioneq; suscipitur, non satis intelligo: cum cam innumeris sacrarum literarum testimonijs laudari mognopere uideamus. Quod isti non negant, sed quid inquiunt? Multa fuisse in antiqua lege contenta, quà tamenerant magis temporis causa ferenda: quam laude celebranda: ut facere divortium: ut exteris gensibus foenerari: ex quo etiam genere esse dicunt bellum monere. Sed quid habet simile, uel fanue, uel dinortin, cum militari virtute? Illa enim non præscripta, sed ho minum imbecillitati concessa sunt:at belli gerendi prç-:eptum, qui detrectabat, inexpiabile scelus in sese concipiebat. V bienim legimus fuisse poena, aut execratione sancitum, si quis ubi primum aliqua offensione interrosica liquisset ab uxore no diseederet: aut ab alienigeis foenus non exigeret? At mulcis in locis animaduer. timus, uiros spiritu diuino cocitatos, extremo supplicio anxisse coru ignaniam, qui prodire in aciem recusaret.

Quidautem hic Deboram comemorem? Que numine sancti spiritus afflata, male precatur ijs, qui prelia domini pro uirili parce non suscipiunt : corumq desidiam acriter, atquebementer insectatur. Rursus obij-· ciunt nobis circuncisionem, agni immolationem, atiqua sacrificia: quæ summa olim religione seruabaniun: post Christiaduentum coli desierunt. Quasi milia ad sacrorum ceremonias, aig mysleria periineat: & non potius reipub. gerendæ causa constituta sie. Illa nang sacra, in quibus erant adumbrata signa institia, atq salutis per Christum optimum maximum constituendæ:posteaquam res ips.1, quæ signis illis indicabatur aduenit:iure atq; merito repudiata sunt. Hoc autem de bellica uirtute existimari non potest: cum non in ceremoniarum rationem cadat: sed causa public; saluis custodiende exculta sit: or ad civilem disciplinam pertineat. Confundere autem ea quæ sunt secernenda, aut extremæ dementiç est:aut summæ temeriratis argu mentum. Cum uero reip. status stabilirinon possit, nist armorum prasidio fulciatur: siquidem omnes artes pacis sunt in tutela militaris discipline; qui militam tollit: is rempub. funditus euertit. Quodsi christianis moribus fieret: aliqua ratione inducti criminareneur bomines furiosi rempub. aliquam per christianos mores fui [c

fuisse sublatam. Qua calumnia quantum sceleris, atqs uanitatis babeat, iam est superius explanatum. Non uult enim Christus einilem statum conuellissed confirmaripotius, atqs constitui. Quemadmodum igitur securim e manibus magistratuum no extorsit:ita ned; mi litem gladio spoliauit : ut ille scilicet autoritate legum armatus improbitate in reip.us (ceribus hærente legum seueritate comprimeret : bic armis teclus pestem reip. imminente nirtute repelleret. Ob id Ioannes nunquam deterruit hominesab armorii studio, sed potius militibus ipsis, innocentia, et moderationis iura prascripsit. Et Paulus cos magistratus, qui securi feriut nocentes, et facinorosos homines: Dei ministros appellat. Nibil esset quidem magis optadum homini christiano, quam ut omnes mortales sese cotinerent à scelere, et cupiditate. Cum uero id semper contingere non possit: & pro continentia, effrenata libido, pro institia, ant externauis, aut intestinus furor exoriatur: tum necessario, aut impetus hostium est armis, et virtute depellendus : aut audacia ciuium ferro etiam reprimenda. Id inquiunt christiana mansuetudine est alienum. Quasi uero ullum genus crudelitatis maius esse possit, quam in comuni pe riculo esse dissolută, atq; negligentem. Precepit Christus ne illatam iniuriam ulciscamur. Est quidem perfectæ cumulaiæ quirtutis, ubi nobisiniuriæ privatim inferuntur:

inferuntur:miram et singulare animi patientiam ostenderembinero, aut communes salus, aut religionis dignitas agiturianichum robur contra furorem, at qs scelus asumere. Pacem nobis unice commendanit. Illans fane pacem, quam nobis ipfe largitus eft : quæ non b. mano otio continetur (quis enim suspicari potest hi manamistam securitatem nobis concessisse, cum diferpulos suos omnibus fluctibus humani furoris obiecerit sed eam, qua in Dei gratiam, qui nobis grauiter infe sus erat: Tacuius religione noluntates nostra dis debant:reducti sumus. Has igitur inimicitias sangune suo (ut multis in locis Paulus testificatur) Chri stus extinxit: pacemá; nobis sempiternam impetra, uit.Hacaute frui uel maxime licebit:cum bellum acerbum, or grave, pro publica salute, aut religionis studio geremus. Nisi forte putamus Abraham islius de uina pacis fructu caruisse:co tempore, quo domestica seruorum manu comparata, maximum et fortissimum exercitum est adortus:et quatuor reges incredibili uir. tute deuicit: bostibus q: partim casis, partim fusis prodam detraxit: aut Gedeone cum trecentis tantum uiri fortissimis septus, innumerabiles copias hostium ircidanit. Quid Icsum Mosis successore? Quid Icpten! Quid alios viros excelletes, tam sanclitatis studio, qua bellica laudis gloria prastantes commemorem? Iis ne omnibus

omnibus dicemus Deum iratufuisse, quando in hostes irrucbant? An potius tum maximo divina pacis fru-Elum tulisse, cum bella sanctissima cotra sceleratos homines suscipiebant? Quid nobis inquiunt cum illius uetustatis exemplis? Illi quide Hebrei fuerunt: nos uero christiani sumus. Pergitis ne uos divinos illos homines à christianorum ordine, aig; dignitate seiungere: qui ut est demonstratum superius, egregij Christi cultores extiterunt: or codem divini spiritus dono, atq; munere, quo nos affecti sumus : ornati fuerunt ? Quid enimalind significat illa conclamatio, gladius Dei & Gedeonis: er illud rursne, factus est super Iepte spiritus domini: et cinsmodi innumerabilia, nisi non abs qu Christi numine, quod illis fortisimis hominibus præsens aderatitata bella suscipi, at opprofligari potuisse? Quid deinde illud? de cœlo dimicatum est contra cos: oftelle manentes in ordine suo, or in cursu suo aduersus Sysaram pugnauerunt: nisi coelestes exercitus, Christo imperatori, quem dominum exercituum sacræ literæ appellant, commisso, pro pijs contra nefarios & impios pugnam capesfere? Non est igitur cur bec virtutis exempla, à sanchissimis illis bominibus, ad sempiterni temporis memorisin relicta negligamus. Non enim a nobis aliena, sed poria et domestica sunt: ad quorum imitationem nos ipsos aliquando excitemus 1015. oportet.

oportet. Negs quisquam tam imbecilla mente sit:ut pu tet,id Christi placitis adversari: quod ipsins pæsidio perfectu esse scimus, et ad quod geredum, ipsius prope unce fortissimos homines incitatos fuisse copertum habemus. V t enim uetustiora pretermittă, Constantinus imperator, non tam numero militii, aut robore exercitus, aut bellandi scietia qua Christi presidio Maxentium superauit : quem ita prima impressione metu perterruit: ut in fugam turpissimam nersum, ad exitinmés precipitem, Tiberis alueo demergi compelleret. Illum aŭt eximium terrore hostiŭ animis, ipstus christi numen iniecerat. Cum enim Constătinus, iam de christiana re ligione preclare sensisset: uidit eo ferme tempore, quo erat cum hoste congressuris, æthere puro atq; sereno, crucis speciem divino splendore coruscante: uocemás e coelo missam accepit: quæ illi nictoriam denunciabate si modo crucem, tanquam summi atq; æterni. Dei uexillü sequeretur. Inde igitur omnibus regijs insignibus, crucis signum anteposuit:in illo omnem spem no modo uictoria, sed immortalitatis, o aterna gloria collocauit: illo insignitus, innumerabiles hostium exercitus fudit: imperiumé; Romarum latissime propagauit.

Vid de Theodosso dicam? Qui cum Eugenic ita conflixit:ut facillime se Christi presentis au xilio superiorem esse cerneret. Fuit autem in hoc impeno et cibo reficiunt: és cibi ab stinentia, et uptis summa religione susceptis animi confirmabat. Cuius quidem pietatés, atq; religionés fructum eximium tulit. Nam ubi primum signis collatis manum cum hoste conseruit: excitati repente turbines uehementissimi, aduers as copias hostium perverterunt: et tela ab illés in Theodosij exercitum coniecta, maximo impetu repulerunt. Illius autem insignis victoriæ meminit Claudianus dum ita ad Theodosium scribit.

O nimum dilecte Deo, cui fundit ab antris

Aeolus armatas hyemes: cui militat æther:

Et coniurati ueniunt ad classica uenti.

Quid Carolus martellus? Sine Christi presentis auxilio suspicari possumus, abexiguis initijs, ad tantam glorie magnitudinem pernenisse? Præsertim eum eas res gessert, que viribus humanis persici nullo modo potuissent. Incredibile fortasse multis videbicur, quod est traditu memorie, suisse uno præsio ad trecenta septuaginta millia arabu, virtute et auspicijs Martelli ipsius occisa: eo presertim tempore, quo gens illa plurimu armis poteratiet cuelte Africe, atqs Hispanie exitiu et uastitate intulerat. Mihi vero nibil minus dignu admiratione videtur. Nibil est enim tam arduum, atq; muni tum, quod no excellens virtus, religionis sludio confir-

lij

mata,

msta, expugnet, et conterat. Simili religionis studio incensus Carolus magnus, omnia granissima bella corra chriftiant nominis boftes suscepinee ullum unqua peri Culum christiana reip. denegauit. Non immerito igiturillius nirentes, quibus tanquam gradibus in colum afcedit,omni genere monimentoru,immortalitati consecrate sunt. Pari religionis ardore multis post ætati. bus multi principes Itali, arqs Galli, duce Gothifredo uiro singularianimi virtute, et egregia pietate floretissimo, expulsis Turcis, atqs Saracenis, Ciliciam, et Syriam, omnemý; illam Aslæ partem armis receperüt: et Hirofolymain, cuius liberanda studio, omniz qua sunt in uita cara, atq periucunda reliquerant: immen-· sos labores susceperat: ingenti armorum contentione recuperarut. In quibus hominibus, nescio quid primune admirer:eximiam ne virtutem? An insignem potius - pietate? Virtutis enim magnitudo tata fuit, ut omnen. Barbariem, que tanti numero, atq robore ualebat, ut etiam de universo nomine christiano ex hominii memoria delendo cogitaret:ita repulerint, ut longe à Syrie finibus submouerent. Singularis pictas in eo perspecta est, quod nec ulla necessitate coasti, nec iniurialicessiti bellum cunctis bostibus christiani nominis intulerunt: ut Christi monimenta, atq; uestigia, terris illis ad insignem divini beneficij memoriam impressa, nenerari, maculamiq

ulamos illam sanctissimi sepulcbri, à Barbaris opresi, que in christiana gente insederat, delere possent. Vid auté derebus ab hispanis ardetissimo animo, atq: singulari pietate gestis sermonem instieva? Que quide ciusmodi fucrut, nt nemo sanus suspiari ualeat, eas fine christi presentis auxilio, cuius amo; e, hif panoru natio libetissime sese in vite discrimen inserebat, perfici potuisse. Cum enim tota Arabia, et Africa in flues in Europa, Hispanos armis oppres-Afferet cede ac infinita crudelitate consumpfifet pau-Simi ex illo naufragio collecti tanta uirinte hoslium npetum represerut: ut magna etiam Hispanie parem in libertate nindicarent. Posteri deinde maiorum, exempla ita secuti sunt : nt cum pauci admodum essent: Africa vero ingente vim bominu sepenumero effun. derenque Saracenis Hispaniaincolentius subsidio occirrebatino modo tanta multitudinis incursiones, atqs. fireces impetus sustinerent : uerum etiaomnem Barba-. am ex hispania tande exterminaret. Cuius facinoris ofecti, Ludonice clarisime, laus incredibilis penes Fer undum regem auum tuu constitit, uiru inuiclissimum, in omni genere laudis excellentem. Si quierat auté aliquis causam cur va ges, que florente, et integra Hispa mã oppresserat: ab cius de Hispanier eliquis fucrit expulsa, atq, profligata: non alia reperiet, quam religionis stu-

nis studium: quod quidem antea erat pene extinctumiet post illant pluga nostris gentibus inflictam, fuit mirabiliter excitatu, at que renouatum. Illo igitur incredibili ardore pietatis incitati, cii omnia præclara facinora pro Christi nomine suscepissent:resillas immortalitate. dignissinius effecerunt. Infinitii esfet, si nelle recensere, quam multisin locis immensas hostiteopias exigna ma: nu fuderint, atq deleuerint: quoties signis clarissimis sibi suppretias e coelo nenire senserint: quòd quidem minime, obscurum fuit, in Alfonso, primo Lustraniç Rege; principe uestri generis, atquominis. Is enim nir, excellenti virente, et incredibili pietate preditus, cum omnem ætatetn sanctissimis bellis, proveligionis dignitate susceptis consumeret:nidereté; quadam die se cum parna: mani, maximis exercitibus oppositum: animaduertit in coelo Christi specie, divino fulgore circunlucentem: illoqsaspectu cofirmatus, quinq, reges una die debellauit. Quid de eius filio Sancio dică? Cuius ut alia prçclara facta pretermittă, illud certe fuit insigne ad memorianominis sempiterni: cum ingentes maurorum copias in Lusitania erumpentes, ut inde Hispaniam uninersam in ditione suam redigerent:non repressit solum: sed etiam singulari nirtute domuit, atq pene cotrinit. Non est autênecesse, aliorum regum, qui ab istis nati sunt, ætates atq tempora persequi. Id certe nostrorum annalian

annalium literis, atq; testimonio constat:nemine ferme ex illis fui se: qui no egregiam: tum virtutis, tum etiam pietatis landem fuerit adeptus. Itaq: Mahometanis omnibus magna belli contentione superatis, ac è Lusitanie sinibus expulsis, exercitum etia in oras Africe, non tam numero, quam virtute invictum induxerunt: clarissimis of partisuictorijs, et multis ciuitatibus expu gnatis, magnă mauritanie partem armis occupaueriit. Non est anté facile explicatu, quanto animi ardore, et alacritate prelia illa anostris comissasint: qui ita in bo. stin acies irrucbant, ut etia mortem appetere niderentur. Intelligebant enim huius uite cursum exiguo spatio circunscribi: et animi cogitationem in illă immortalem gloriam referebant : quæ proposita est omnibus qui fortiter o pie moriuntur. Illa autem firmisima spe immortalitatis, et studio religionis incenst, nihil interdum ardentius optabant:quam ut uita fluxam, et breuem, quam erant paulo post naturæ concessuri, pro-Christi nomine deuouerent. Illorum igitur opera fa-Elum est, ut omnesillæ nationes, que numero, et impetu poterant rursus in Hispaniam redundare: ita recisæ sint: ut magis nostrorum tela suis capitibus intenta pertimescant: quant nosillorum furorem metuamus. Postremo, quantum illud est? quod uastum & immensum mare longissima, or maxime pertimescenda nauigatione

gatione transmiserunt:omnesqs ferme solts obeunitis, et orientis, aquilonis, austrique partes armis peragrarunt. Quid enim hie comemorem Aethiopiam devictam: Arabic, & Persidos, urbes munitissimas expugnatas:indiam durissimo bello superatam: instructissimas. elasses & maximos exercitus profligatos: Turcarum potentiam in illis partibus nostrorum nirtute repref-Sam, atq; conuulsam? Nunquid hac omnia ciusmodi sunt, ut sine Dei immortalis ope præsentissima fieri potuisse suspicemur? Equidem nunquam taniñ Emanuclis patris tui, regis inuiclissimi, atq; omnis niemoriç facile Principis urtuti prudentiæ qui tribuam: nunqua adeo Regis omnium iustissimi, atq; clementissimi Ioannis fratris tui divinum animi consilium, et virtutem incredibilem admirabor: nunquam denig; ita nostrorum audaciam, & domesticam natiuamá; indolem amabo: ut res tantas, bumana prudentia atq; uiribus, o non potius divino consilio o numine gestas existimem. Nec enim calliditate Mauri, nequiribus Perfæ, negs apparatu bellico Turcæ, negs numero Arabes à nostris vinci potuerunt. Sola tamen pietate, atque sanctissima Christi religione, qua in nostris semper eluxit, superati, atque dissipati sunt. Hçc una rem Lusitanam auxit:regibus nostris decus immortale peperit : infinitamés alienigenarum mulcitudinem,

tudinem, eorum imperio parere assuefecit. Sed quid attinet pluribus exemplis uti:cũ nibil sit clarius, aut illu ftrius, tum ex facrarum literaru testimonijs, tum etiam ex infinitis rebus, ad æternam memoriam confecratis, quam illud genus belli, quod aut pro salute publica, aut religionis incolumitate suscipitur, ita Christo acceptum esse, ut etiam prasenti numine illius administretur? Quod si Christi religio non impedit exercitationem militarem: immo potius eandem mirandum in modumillustrat, atque confirmat : cum omnem formidinem sirmisima spe immortalitatis eripiat:et ad neram gloriam incredibiliter imflammet:relinquitur non laude solum integritatis, innocentiæ, modestiæ, liberalitatis,atq: inflitiæ,florere præ cçterischristianam nationem, uerum etiam gloria uirtutis militaris, et omnibus fortitudinis ornametis esse prestantissimam. Illud enim in omni uita tenendum est, quod fuit antea demonstratum:eam tantum esse uirtutem nominādam, quçin illud Jummum bonum, et uliimum omnium rerum experenda rum intuctur: officia uite non humana cupiditate, sed dinina voluntate dirigit. Vnde facile colligi potest, necin rebus bellicis, ullam egregiam animi nirtutem præstitisse eos, qui omnes umbras falfæ gloriæ consectati sunt : adueram tamen lucem, co flendorem pernenire non potnerunt. Soli qui ad Christum aspirant,

astirant, cum respiciant in nerum finem, cuius causa uitæ dimicationes, & pericula capitis adire non gloriosum modo, sed etiam suauisimum, atop incundistmum esse putant: fortes et magnanimi sunt existimadi. Xtremum illud est, ut agitemus animo, quantum Pmomen, quanta dignitas, atq; maiestas st christiane nationis: quam ille princeps Deus ab omni contagione sceleris expiată sibi adoptauit:amplissimis gloric instgnibus ornanit:et beneficijs immortalibus, atqs dininés affecit. Quam nulla mortalis affinitas attingit:nempe que solu Deum tutorë, atq; parente agnoscat. Quam Christus optimus maximus ita sibi coiunxit, ut duino. rum etia ornamentorii societate devinciret. Nos enim illius unctionis dininæ participes effecit:nobis regnum ato sacerdotium largitus est: nostris animis rerum coelestium notitiam inspiranit: or ad omne nirtutis genus mirabiliter, atq; divinitus instruxit. Qui igitur laudem, qui dignitatem, qui gloriam quærit: in studium christiana uirtutis incumbat:uerāiuslitiam,absolută liberalitate, perfectam animi moderatione, et re. liquas uirtutes, que nobis à domino prescripte sunt, ardenter amplectatur: eam q; fortitudine retineat, cui soli connenit huins nominis decus et amplitudo. Quid enim aliud est in nita constans, excelsum, atq; magnificum? Quid no potius fluxii, demissum, et turpiter abieclum? Sine

Siuc enim divitiarn inconstantia respiciamus: sine booris et humanç gloriç leuitatem: siuc quendă fucatum generis, et nobilitatis splendore: sine postremo uirtutis umane speciem simulată at q; fallace: nibil reperiemus uod mente ualeat explere: aut animu uoluptate diutur a possit allicere. Omnia namą; sunt angusta, sluxa, nortalia, erroris, et inanitatis plenissima. Sola christia a nobilitatis ornameta ampla sunt, immortalia, diuia:que nulla unqua vis cripiet:nulla netustas oblivione obruet:nulla calamitas extinguet. Et quanqua bumani ectoris angustic non possint capere tanta dignitatem: Mi tamen qui Christi beneficio ab hominibus exierunt: t in dininam familiä traducti sunt:cam dinino presidio öfirmati facillime sustinebützet tuebuntur. Licet enim n terris versentur; colitum tamen iura retinent: et sunt am quodammodo in deorum nunero collocati.

Abes à me munus princeps clarissime, non quidem doctrina et ingenio perpolitü: quoru utrunqs mihi deesse moleste fero: sed certe tuis studijs, & animi magnitudini consentaneum. Cum enim nirtutibus humanitatis, liberalitatis, costantic, fortitudinis, n irabiliter ornatus sis: tum illud est in tuis mortbus amplisimum, quod omnia uite consilia pietate, et religione chri stiana metiaris. Nec enim regius, atq; domesticus splen dor ita tibi unquam animos extulit: ut non multo plus

gloriæ

glorie atq decoris in christiani nominis dignitate ponendu statueres. Necita proclaras acciones suscepissi: ut popularis laudis auram respiceres. Necco animo ni tam multis periculis obiecis? un aliquod humanŭ premium tibi proponeres. Sed că alta quadam mente prçditus sis:in omnibus rebus que abs te singulari consilio, et increbibili uirtute efficiuntur: siue ille ad pacis orna menta, sinc ad belli geredi rationem pertineam: ostendis facillime te humana negligere : et divina studio ardentissimo contucri. Non immerito igitur te omnes boni diligunt: omnis nobilitas intuetur: omnis Hispania laude, at q predicatione celebrat. Nemo enim est. qui modo tenoucrit, quem no babeas suanitate morum, ingenij divinitate, incredibili pietatis ardore, tibi admi rabiliter deninctum. Et quanquam nirtutis spectatæ conditio sit longe difficillima: siquidem non leue negotium est, hominū expectationi, iam propter præclare gesta concitatærespodere:ea tamen est animitui magnitudo, ut omnium de te opinionem facillime uincere, atq; superare naleas. Nec enim Christus optimus ma ximus tihi omnia præclara facinora ad illius gloriam dirigenti, deerit unquam : sed numine suo te proteget: atq; sempiternis ornamentis decorabit.

Abis nobis ucuiam lector optime, staliquid nos effugerit, in colligedis erratis quod tibi negotium exhibeat. I lemo est enim tam linceus, quem nihil prorsus effugiat. Hoc tamen te admonitum uelim, nos non omnia persequi nolnisse: sed ea tantum que facilius potuissent perturbare mentem legentis. Interim uale.

#### Erra:a.

Charia. 5. a fronte Linea. i. pro createlege creare. Charra. 7. afronte linea.i. pro argilege nequ. Charra. 9. afronte Linea. xxi. pro admirabiles lege admirabilis. Charta. 8. a fronte Linea, v. pro predictilege predict, Charta. 25. afronie Linea vlii, pro Regeslege Regem. Charta, 31. a tergo Linea.xxij.pro perpereruntlege pepererunt, Charra. 37. a tergo Linea. xxi. pro interfre lege interire. Charra. 46. a fronte Linea vlii.deeft negatio, eft.n. legendii no fibi. Charra so. afronte Linea.i. pro uidicabat lege indicabat. Charta. 52. a tergo Linea. x. pro rationilege ratione. Charra, st. a tergo Linea, xiin, pro repuguare lege repugnare. Charta. 54. afronte Linea xi. por ercellentes lege excellentes. Charia 54. a tergo Linea xxi.prosustilegesustinet. Charat.55. a tergo Linea.xvn pro cupitislege cupiditatis. Charra. 56. afrome Linea. xvi. pro delle lege decile. Charra. 60. a tergo Linea. iiij. pro estelege estet. Charra. 72. afrome Linea vlii. lege concuiignem. Charta. 76. a tergo Linea. iii, p melchidechilege melchisedechi. Charra. 80. a fronte Linea. xxij. pro fallicime lege facillime. Charra. 80. a rergo Linea xi. pro domilium lege domicilium. Charta 100. a fronte Linea. xvi. pro eratlege crant. Charta, 100, a tergo Linea xxiii pro ciuttatis lege ciuiras. Charranoy, afronte Linea.xxij. pro omnibus leg cominibus. Charta, 109, a fronte Linea, vv. pro trifinialege triffia. Charta, 110, a tergo Linea vhi, prominus lege minis. Cherta, m. a tergo Linea,xvij.pro punilege putant,













